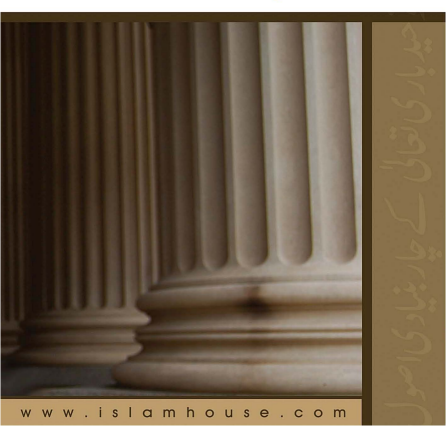
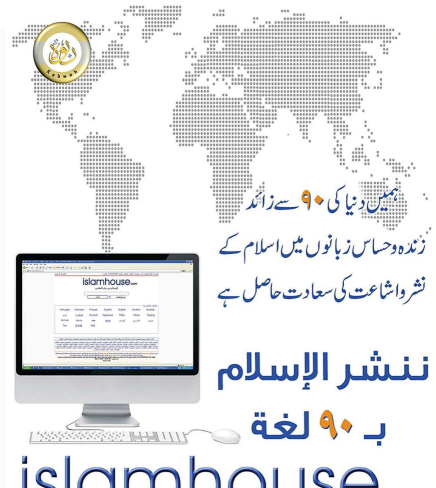


### فہم توحید باری تعالیٰ کے جاربنیادی اصول

تاليف: شيخ الاسلام امام محمد بن عبدالوماب-رحمه الله-

شرح وتعلق:الشيخ محمد بن سعد بن عبدالرحمن الحنين





# islamhouse.com

المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة هاتَـف: ٩٦٦ ١٤٤٥٤٩٠٠ الرياضُ:٩٦١ ١٤٩٧٠١٢ + ص.ب: ٢٩٤٦٥ الرياضُ:١١٤٥٧

ISLAMIC PROPAGATION OFFICE IN RABWAH P.O.BOX 29465 ARRIYADH 11457TEL: +96614454900 FAX: +96614970126

## فہم توحید باری تعالی کے حیار بنیادی اصول

تاليف: شيخ الاسلام امام محمد بن عبد الوماب - رحمه الله-شرح وتعلق: لشيخ محمد بن سعد بن عبد الرحمن الحنين

ترجمه: أبو أسعد قطب محمد الاثرى تشجومرابعه

د / عبدالرحم<sup>ا</sup>ن بن عبدالجبارالفریوائی استاذ حدیث جامعة الامام محمد بن سعودالاسلامیه ، ریاض د فتر تعاون برائے دعوت وار شاد و توعیة الجالیات ربوه ، ریاض

# القواعد الأربع

باللغة الأردية

للإمام محمد بن عبدالوهاب –رحمه الله–

تأليف

فضيلة الشيخ محمد بن سعد بن عبدالرحمن الحنين

ترجمة أبو أسعد قطب محمد الأثرى

تصحيح ومراجعة د/ عبدالرحمن بن عبدالجبار الفريوائي عضو هيئة التدريس بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الرياض ١٤٣٢هـ / ٢٠١١م

### بىر لالد لارحس لارحمير مقدمة الشارح

الحمد لله رب العالمين، والصلام والسلام على سيد المرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد:

سب سے بہتر چیز جس میں سبقت کرنے والے، اور آگے بڑھ کر مقابلہ کرنے والے مقابلہ کرتے ہیں، جو آدمی کی زندگی ہیں سعادت مندی، اور نیک بختی اور آخرت میں کامیابی کی ضامن و کفیل ہو، اور راہ سعادت کے لیے رہنمائی کاکام دے، وہ مفید اور نفع بخش علم اور عمل صالح ہے، ان دونوں کے بغیر آدمی کی سعادت نا ممکن ہے بلکہ مفید علم اور نیک عمل کے اسباب سے جڑے بغیر کسی طرح کی نجات و چھٹکارے کا تصور ممکن نہیں ہے، جس شخص بد دونوں چیزیں مل جائیں، حقیقت میں وہی کامیابی اور کامر انی سے ہمکنار ہوگا، اور جو ان سے محروم جو گاوہ ہما نہیں ہے وہرہ مقیقت میں یہی دونوں چیزیں آدمی کی کامیابی اور ناکامی کا بنیاد ہیں، اور بہیں سے نیک وبد، متی و گر اہ، ظالم و مظلوم کا صحیح پہتے چیتا ہے۔

جب بیرواضح ہو گیا کہ علم وعمل ایک دوسرے کے دوست اور باہم لازم

وملزوم ہیں، اور علم کامقام ومرتبہ عمل کے شرف اوربلند مقام کے تابع ہے، توتمام علوم ومعارف میں مطلق طور پر علم توحید کامقام سب سے بلندوبالا ہوگا، اسی وجہ سے علم توحید کو علماء نے بڑے اہتمام کے ساتھ اپنی زندگی کااوڑ ھنا بچھونا بنایا،اور مختصر ومفصل ہر طرح کی کتابیں نالیف کیس،انہی علاء میں سے ایک نام امام محمہ بن عبدالوہاب-رحمہ اللہ- کاہے جنہوں نے اپنی زندگی میں ایسادور دیکھاجس میں اسلام کے کڑے ٹوٹ رہے تھے ، ستاروں کی پرستش ہورہی تھی ، قبروں اور مز اروں کی تقدیس و تعظیم کی جار ہی تھی،ان پر مساجد تعمیر کی جار ہی تھیں،اور ان پر بنی در گاہوں اور قبوں کی یو جا کی جار ہی تھی ، اور زندگی کے تمام اہم کا موں میں اللہ تعالی کو چھوڑ کرانہی سے لو لگایا جاتا تھا، ایسے ماحول میں آپ نے اپنی اصلاحی کوشش کو تیز سے تیز تر کیا،اوراللہ،اوراس کی کتاب،اوراس کے رسولوں اور سارے لوگوں کی خیر خواہی اور بھلائی کا اعلان کر دیا، آپ نے انبیاء کرام کے منچ پراللہ کی توحید اور اس کی عبادت کی طرف لو گوں کو دعوت دینی شر وع کی ،اور ا نہیں شرک اور اس کے تمام وسائل وذرائع سے منع کرنے گئے،اور آپ نے دعوت کے میدان میں اپنی کوشش برابر جاری رکھی بلکہ ان تمام اسلوب وذرائع کو اختیار کیا جسے حق تک رسائی اور رب کی رضااور خوشنودی تک پہنچا جاسکے ، چاہے وہ تصنیف و تالیف کے ساتھ ہویا تعلیم وتربیت،باخط و کتابت۔ امام محمہ بن عبدالوہاب کی جملہ تصانیف میں ایک مشہور کتاب "القواعد الاربعہ" ہے، جو بہت مخضر ہوتے ہوئے بڑی اہم کتاب ہے، اوراس میں توحید خالص کی فہم سے متعلق بڑے حساس اوراہم مسائل کا صحیح علاج ہے، انہی اہمسائل میں سے ایک مسئلہ اللہ کے ساتھ اولیاء وصالحین کے شرک کا فتنہ ہے، جس کی وضاحت مؤلف – رحمہ اللہ – نے مٹوس دلائل اور پختہ علم، اعلیٰ سوج بوجھ اور قرآن کریم کی آیتوں اور صحیح احادیث کی روشنی میں کی ہے، یہ اس طرح سے اور قرآن کریم کی آیتوں اور صحیح احادیث کی روشنی میں کی ہے، یہ اس طرح سے کہ آپ نے موحد کو عقیدے کے باب میں لا علاج پھیلی بھاریوں سے نجات بخش، حق اور ہدایت کے متلاشیان کی صحیح رہنمائی فرمائی اور گر اہ وفسادی کو لگام کھئی۔

الله تعالی نے مجھے اس کتاب کی شرح کی متعدد بار توفیق عطافرمائی، بعض طالب علموں نے اس شرح کو تحسین کی نظر سے دیکھااوراسے کتابی شکل میں لانے کا مشورہ دیا، لہذا میں نے عام لوگوں کے فائدے کی خاطر اسے کتابی شکل دی، اور کا فی غور و فکر کے بعد کچھ حذف واضافہ کرتے ہوئے، کتاب کو پائے شکمیل تک پہنچایا، جو اب آپ کے ہاتھوں میں ہے، طوالت سے بچتے ہوئے اس رسالے کی شرح میں میں نے در میانی راستہ اختیار کرتے ہوئے اختصار و مفصل کے در میان کا راستہ اختیار کرتے ہوئے اختصار و مفصل کے در میان کا راستہ اختیار کیا ہے۔

یں ، ، سن ۲۲ سلاھ میں "المجموعہ العلمیہ السعو دیہ " کے ضمن میں شائع ہونے والی یہ کتاب ''القواعد الاربعہ '' کے متن کو میں نے اس شرح میں سامنے رکھاہے ، جس کے قدیم قلمی نننے کی تضجے ساحۃ الشیخ محمد بن ابراہیم – رحمہ اللہ – نے کی ہے۔

آخر میں میں اپنے ان افاضل مشائخ کا شکر گزار ہوں جنہوں نے اس شرح کا مراجعہ کیا اور اپنے قیمتی مشورے سے ہمیں نوازا، بالخصوص شخ عبداللہ بن محمد الغیمان اور ڈاکٹر عبدالعزیز بن محمد بن علی آل عبداللطیف کا شکر گزار ہوں جنہوں نے ہماری بڑیہمت افزائی فرمائی۔

میں اللہ سے دعا گو ہوں کہ وہ اس شرح کو ایسے ہی مفیداور نفع بخش ہنادے جیسے اس نے اس کی اصل کو نفع بخش اور مفید بنایا ہے ، اور ہمیں اس کے اجرو ثواب سے محروم نہ کرے۔

اے اللہ! ہمیں اور ہمارے والدین اور ہمارے اساتذہ کرام، اور طلبہ کودرگزر فرما، اے اللہ! اسلام اور مسلمانوں کو عزت و قوت دے، اور شرک اور مشرکین کور سوا فرما، اللہ تعالیٰ خوب سننے والا اور بندوں سے بہت ہی قریب ہے۔

#### كتبه:

محمر بن سعد بن عبدالرحمٰن الحنین المدرس بالمعهدالعلمی فی الشفاء بالریاض ص. ب: ۲۵۳۷۱،الر مز البریدی: ۱۱۹۳۲

#### يسم الله الرحس الرحيم

قار نین کرام! آپ کے ہاتھوں میں اس وقت شیخ الإسلام محمد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ کا ایک مفید کتاب "قواعد اُربعہ" ہے، جس کی شرح و تو شیح پر مشتل میں کتاب آپ کی خدمت میں پیش ہے، شیخ الاسلام فرماتے ہیں:

بسم اللّٰدالر حمٰن الرحيم (اللّٰد کے نام سے جور حمٰن ورحیم ہے)۔

عرش عظیم کے رب،اللہ کریم سے میں دعا گوہوں کہ وہ آپ کو دنیا و آخرت میں اپنادوست بنائے، جہاں کہیں بھی رہیں اللہ تعالیٰ آپ کو برکت والا بنائے،اور آپ کو اپنے ان بندوں میں سے بنائے جو اس کے فضل واحسان اور نوازش پراس کا شکر اداکریں،ابتلاء و آزمائش پر صبر و خمل کا مظاہر ہ کریں،اور خطااور گناہ کے صدور وار تکاب پر اللہ سے

مصیبت پر صبر کرنااور گناہوں کے سر زد ہونے پر اللہ سے معافی مانگنا یہ تینوں باتیں سعادت اور نیک بختی کاعنوان ہیں۔

معافی کے طالب ہوں، یقیناً نعت طنے یر اللہ تعالی کا شکر اداکرنا،

اس کتاب کی ابتداء شخ الإسلام محمد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ نے (بسم اللہ الرحمٰن الرحیم) ہے دوسبب کی بنایر فرمائی۔

کہ پہلا یہ کہ کسی کام کے شروع کرتے وقت ایساکرنا (قرآن کریم) پر عمل ہے۔

﴿ دوسراسب یہ ہے کہ نبی اکرم علیہ الساکرتے تھے، چنانچہ آبیاکرتے تھے، چنانچہ آپ علیہ اللہ سے کرتے تھے، جبیا کہ صحیح بخاری ومسلم میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهما سے مروی ہے کہ جب نبی اکرم علیہ نے شاوروم ہر قل کے نام خط لکھا تو فرمایا:

" بسم الله الرحمن الرحيم من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم".

میں یہ خطاس اللہ کے نام سے لکھنا شروع کر رہا ہوں جور حمٰن ور حیم یعنی بڑا مہر بان اور نہایت رحم کرنے والا ہے، محمہ – اللہ کے بندے اور اس کے رسول کی طرف سے بیانامہ – شاہروم ہرقل کے نام ہے [ بخاری: ۷، ومسلم: ۲۵۷۱]۔

پھر آپ نے دوسرے نمبریر قارئین وسامعین کے لیےاللہ تعالیٰ ي وعاما نكى اور فرمايا: أسأل الله الكريم رب العرش العظيم (میں اللّٰہ کریم عرش عظیم کے رب سے دعا کرتا ہوں) جبیبا کہ تمام تصانیف میں آپ کی عادت ہے کہ آپ طلبہ کے لیے دعا گوہوتے ہیں، یہ ایک طالب سے آپ کے خصوصی لگاؤاور الفت و محبت کی دلیل ہے، طالب علم کواہمیت دینااور اس پر توجہ دیناایسااہم اخلاق ہے جس کے زیور سے ہر عالم کو آراستہ ہونا چاہئے، ناپیے کہ تبلیغ علم کوایک بوجھ اور وزن سمجھ کراس سے دست بردار ہو کر آدمی اس سے الگ ہو جائے، طلبہ سے لگاؤاور اُن کے مصالح سے دلچیسی حقیقت میں اگلے علماء کے اوصاف میں ایک حیکتے زبور کی طرح کی چیز تھی، وہ اس کو بوجھ نہ سیجھتے تھے،اور نہ وہ اس فکر سے دستبر دار ہوتے تھے، بلکہ طلبہ سے لگاؤاور اُن کے مصالح سے محبت اُن کے نزدیک بڑا قابل قدراخلاق تھا۔

چنانچہ ابن جماعہ کنانی -رحمہ اللہ- درس و تدریس میں عالم (مدرس) کے آداب واخلاق کو شار کرتے ہوئے فرماتے ہیں: استاذ کو جاہئے کہ وہ طالب علم کے مصالح کی پوری رعایت کرے، اور اس سے نرمی وشفقت اور احسان کا ایسا معاملہ کرے جیسا کہ وہ اپنی عزیز ترین اولاد سے کرتا ہے، بسا او قات طالب علم سے بعض نازیبا اَ فعال سر زد ہو جاتے ہیں یا بعض ایسی کو تاہی ہو جاتی ہے، جو عام طور یرانسانوں سے ہوہی جاتی ہے ، توایسے موقع پر اس برصبر کرے،اور بعض او قات طالب علم سے سر ز دہو جانے والی بے اُد بی پر اُس کو معاف كردے،اور حتى الإمكان اس كے عذر كو وسعتِ نظر سے ديكھا جائے،اس کو اُس کی غلطیوں اور کو تاہیوں یر نصح اور خیر خواہی کے جذبے سے اسے مطلع کیا جائے،اور سختی اور زیادتی سے پر ہیز کیا جائے،اور ان تمام اقدامات کا مقصدییہ ہو کہ طالب علم کی تربیت اچھی طرح سے ہواس کے اخلاق وعادات بہتر ہو جائیں،اور اُس کی حالت سد ھر جائے…

استاذ کوچاہئے کہ وہ طالب علم کے ساتھ تواضع وخاکساری سے پیش آئے،ایسے ہی سائل اور نصیحت طلب کرنے والا اگر اللہ کے حقوق اور انسانوں کے حقوق کی ادائیگی کرنے والا ہو تواس کے ساتھ بھی تواضع کا معاملہ کرے، اور اس کے ساتھ نرمی اور شفقت کا معاملہ

كري (آداب السامع والمتكلم: ١٥٩-١٥٩) \_

مؤلف نے اللہ رب العزت کے لیے (الکویم) کا لفظ استعال کیا،
''کریم''اللہ کے اساء حسی میں سے ایک نام ہے، اللہ تعالی نے اپنایہ نام
رکھا، اور اپنی ذات کو کرم سے متصف کیا، بے شک اللہ تعالی اکرم
(نہایت عزم اور جودوسخاوالا) ہے۔

لفظ ''کرم'' ان جامع الفاظ میں سے ہے جو جملہ محاس و محامد کو شامل ہے، اس سے صرف نوازش اور عطابی مقصود نہیں، بلکہ نوازش اور عطابی مقصود نہیں، بلکہ نوازش اور عطاکا معنی اس سے بورا ہوتا ہے، در حقیقت دوسر بے پر احسان محاسن کا اعلیٰ درجہ ہے، اور کرم خیر و بھلائی کی کثرت وزیادتی کو کہتے ہیں (فتاویٰ شخ الاسلام ابن تیمیہ:۲۹/۲۹۳)۔

"کریم" و"اکرم" کانام اوران کے علاوہ جو نام بھی اساء حسنی میں
سے ہیں مثلاً "علی" اور "اعلی"، "قدیر" اور "مقدر"، اصل معنی میں
ایک ہیں، لیکن لفظ الگ الگ ہیں توانہیں ایک ہی نام شار نہیں کیا جائے
گابلکہ ان میں سے ہرنام کی حیثیت ایک مستقل نام کی ہوگی۔

ابن حجر رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ایک ہی صفت سے مشتق کئی نام کوالگ الگ شار کرنے سے کوئی چیز مانع نہیں ہے، کیونکہ فی الجملہ اس میں تغایر واختلاف ہے، اور ان میں سے بعض نام اپنی خصوصیت کے لحاظ سے ایک دوسر سے سے بڑھ کر ہوتے ہیں کہ ایک نام میں جو خصوصیت یائی جاتی ہوتا ہے (فتح الباری: الروا)۔

شخ الاسلام محر بن عبدالوہاب -رحمہ الله - نے اپنی دعا میں الله کے لیے رب العرش العظیم کالفظ استعال کیا ہے ، عرش کا معنی تخت شاہی کے ہیں، اور عوش الموحمن (الله تعالی کاعرش) پایوں والا تخت ہے ، جے فرشتے اٹھائے ہوئے ہیں، اور وہ دنیا جہان پر قبہ کے مانند ہے ، اور تمام مخلوقات کی حجبت ہے (شرح الطحاویة ابن البی العز: ٣٦١)۔ عرش البی کے بعض اوصاف: عرش کی متعدد صفات کتاب وسنت میں بیان کی گئی ہیں جن میں سے بعض درج ذیل ہیں:

ا- عظمت: عرش كى ايك صفت عظمت ہے جبياكہ الله تعالى نے اس

کے بارے میں فرمایا: ﴿اللَّهُ لا إِلَهَ إِلا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ (النمل: ٢٦)"اس کے سواکوئی معبود برحق نہیں، وہی عظمت والے عرش کامالک ہے"۔

حقیقت ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز کا رب ہے ، لیکن اس آیت کریمہ میں خصوصیت کے ساتھ اس کو عرشِ عظیم کارب قرار دیا، بعض علاء نے اس کی توجیہ ہے کی ہے کہ چونکہ عرش اللہ کی مخلو قات میں سے ایک عظیم مخلوق ہے اس لیے اس کا خصوصی طور پر ذکر کیا ہے (تفسیر ابن عطیۃ: ۲ار ۱۰۲)۔

۲- مجد: عرش کی ایک صفت مجداور بزرگی بھی ہے جیساکہ اللہ تعالیٰ
 نے فرمایا: ﴿ ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ ﴾ (البروج: ۱۵).

"مجد و ہزرگی والے عرش کَامالک ہے"۔

حمزہ اور کسائی کی قراءت کی روشنی میں لفظ" مجید"کے دال پر کسرہ لعنی زیر کی رعایت کرتے ہوئے کہ "مجید"عرش کی صفت ہے، اور اسی کے پیش نظر آیت کا بیر ترجمہ کیا گیاہے۔ ۳- کرم: عرش کی ایک صفت کریم بھی بیان کی گئی ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿لا إِلَهَ إِلا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْحَرِيمِ ﴾ (المؤمنون:١٦٦). "اس (الله) کے سواکوئی معبود برحق نہیں، وہی عزت والے عرش کامالک ہے)"۔

مؤلف رحمه الله كابيه قول:الله دنياو آخرت ميس آپ كواپناولى (دوست) بنائے۔

"ولی"اللہ کے اساء حسنی میں سے ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:
﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ
يُحْدِي الْمَوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ (الشورى: ٩)
رکیا ان لوگوں نے اللہ تعالی کے سوااور کارساز بنا لئے ہیں، (همیقتا تو)
اللہ تعالیٰ ہی کارساز ہے، وہی مردول کوزندہ کرے گا، اور وہی ہر چیز پر قادر ہے)۔
قادر ہے)۔

اللہ ہی ولی (دوست) ہے، کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہی تمام مخلوق کے امور کا نگہداشت ہے، اور وہی ان کے تمام کا موں کی تدبیر کرنے والا اور ان کامالک ہے . اور اللہ سبحانہ کو ہی ولایت خاصہ (خصوصی دوست) لا ئق وزیباہے اس طور پر کہ اللہ تعالیٰ اپنے مومن بندوں کو تاریکیوں سے نکال کر روشنی کی طرف لا تاہے اور ان کا ناصر ومدد گار ہے۔ ہے۔ تفییر الاساءالحسنی، سعیدالقطانی: ص/۱۱۲–۱۱۳۔

مؤلف کا قول: اور آپ جہاں کہیں بھی رہیں اللہ تعالی آپ کو مبارک (بابر کت) بنائے۔

حقیقت میں بید دعاعیسیٰ علیہ السلام کے کلام سے ماخوذ ہے، جبوہ اپنی ماں کے گود میں تھے تو بیہ دعا فرمائی تھی، جیسا کہ اللہ سبحانہ تعالیٰ نے اس بارے میں قرآن مجید میں بتایاہے۔

﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ (مريم: ٣١). "اوراس نے مجھے باہر کت کیاہے جہال بھی میں ہوں''۔

برکت کی تفسیر لوگوں کو بھلائی کی تعلیم دینے سے کی گئی ہے،اسی طرح سے اس کی تفسیر بھلائی کا حکم دینے اور منکر (خلاف نثرع کام) سے روکنے کا حکم دینے سے بھی کی گئی ہے (تفسیر ابن کثیر: ۳۲/ ۱۱)۔ اس کے علاوہ بھی بعض اقوال اس کی تفسیر میں وارد ہیں، لیکن ان میں آپس میں کوئی تعارض و تضاد نہیں ہے۔

فائدہ: ایک ہی آیت کی مختلف تفییر جو سلف سے منقول ہیں، حقیقت میں وہ اختلاف تنوع ہے، اختلاف تضاد نہیں شخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: علاء سلف کے در میان تفییر میں بہت تھوڑ اسااختلاف ہے جبکہ اس کے مقابل میں فقہی احکام میں کافی اختلاف ہے، تفییر کے بارے میں اختلاف کے متعلق ان سے جو شحیح بات منقول ہے وہ یہ کہ غالبا بارے میں اختلاف ہے متعلق ان سے جو شحیح بات منقول ہے وہ یہ کہ غالبا تعلق نہیں [الفتاوی سے میں ہے، جس کا تضاد اور حقیقی اختلاف سے کوئی تعلق نہیں [الفتاوی : ۱۳ ارساس]۔

مؤلف کا قول: اور اللہ تعالی آپ کو ان بندوں میں سے بنائے جو اس کی نعمت پر شکر اداکریں،اس کی آزمائش وابتلاء پر صبر و تخل،اور گناہوں کے صدور و ارتکاب کے وقت اس سے معافی مانگیں، یقیناً یہی تین باتیں سعادت و نیک بختی کا عنوان ہیں۔

حقیقت میں یہی وہ تین حالتیں ہیں جس سے بندہ بھی جدا نہیں ہوتا، بلکہ ہمیشہ انہی میں گردش کرتار ہتاہے، آدمی اللہ تعالیٰ کی بے شار نعمتوں میں پاتا ہے جس پر اللہ نے اپنا شکر اداکر نافرض کیا ہے ، یا یہ کہ وہ پر پشانیوں و آزمائٹوں سے گزر تا ہے جس میں اس پر صبر فرض ہے ، یا کہ اس سے گناہوں کا صدور ہوتا ہے جس کی وجہ سے اس پر توبہ واستغفار واجب ہے (الوابل الصیب لابن القیم :۵)۔

فائده: نیز طبرانی کی مجم کبیر میں ایک مرفوع روایت آئی ہے: من ابتلی فصبر، و أعطی فشکر، وظلم فاستغفر.

﴿ الَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَئِكَ لَهُمُ اللَّمِنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ (الأنعام: ٨٢).

یعنی جے آزمایا گیا تو صبر کیا، حصول نعمت پر شکر گزار ہوا، ظلم ہوا تو معافی ما نگی، ایسے ہی لوگ جو ایمان لائے اور شرک سے دور رہے مامون اور ہدایت یاب ہیں)۔ یہ حدیث سخت ضعیف ہے، ملاحظہ ہو: (سلسلۃ الاحادیث الضعیفہ والموضوعۃ للالبانی: ۵۳۲۳، الجامع: ۵۳۲۳)۔

#### شیخ الاسلام فرماتے ہیں:

جان لو! آپ کو الله اپنی اطاعت و فرمانبرداری کی رہنمائی فرمائے، حدیثیت ابراہیم کی حدیثیت کا مطلب مدین ابراہیم کی حدیثیت کا مطلب یہ ہے کہ صرف الله تعالی کی اطاعت و فرمانبرداری میں تہا اس کی عبادت کریں جیساکہ الله تعالی نے فرمایا: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَ وَالإنسَ إلا لِيَعْبُدُونَ ﴾ (الذاریات:٥٦).

"میں کنے جنات اور انسانوں کو محض اسی لئے پیدا کیا ہے کہ وہ صرف میری عبادت کریں"۔

اس آیت کریمہ کی روشنی میں جب آپ کویہ معلوم ہو گیا کہ اللہ نے
آپ کو صرف اپنی عبادت ہی کے لئے پیدا کیا ہے تواس بات کو ٹھیک
سے سمجھ لیں کہ بغیر توحید خالص کے کوئی بھی عبادت عبادت نہیں
ہوسکتی، یوں ہی جیسے کہ کوئی نماز بغیر طہارت اور وضو کے صحیح عبادت
نہیں ہوسکتی، کیونکہ جب عبادت میں شرک داخل ہوجاتا ہے تواسے
برباد کردیتا ہے، ٹھیک ایسے ہی جیسے حدث (وضوٹو ٹے) سے طہارت
باطل ہوجاتی ہے۔

آپ پر جب سے بات اچھی طرح واضح ہو گئی کہ شرک جب عبادت کے

ساتھ خلط ملط ہو جاتا ہے تواسے تباہ وہرباد کردیتا ہے، اور اعمال کو بھی برباد کردیتا ہے، اور شرک کرنے والے کا جیشگی کا ٹھکانا جہنم بنادیتا

ہے، تواس سے آپ کو پہ چل گیا ہوگا کہ توحید کی اہمیت کو جاننا اور

شرک کے فسادسے باخبر رہنا کتنا اہم اور کتنا ضروری ہے ،امید کہ اللہ

آپ کوشرک کے جال سے نجات دے،اور یہی وہ اللہ کے ساتھ شرک

كرنے كاجال ہے جس كى سكينى كے بارے ميں الله تعالى نے يوں فرمايا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء﴾ (النساء:٤٨).

" یقیناً الله تعالی اپنے ساتھ شریک کئے جانے کو نہیں بخشا اور اس کے سواجس گناہ کو بھی جاہے ہے۔ سواجس گناہ کو بھی جاہے ہخش دیتاہے "۔

مؤلف کا قول: جان لو! یا الله آپ کو اپنی اطاعت و فرمانبر داری کی رہنمائی فرمائے، حدیفیت کا مطلب میہ ہے کہ خالص الله کی اطاعت و فرمانبر داری میں تنہااس کی عبادت کریں)۔

فائلالے: مؤلف رحمہ اللہ نے اپنی بات کو (اعلم) کے لفظ سے شروع کی ہے، جس کے معنی معلوم ہونا چاہئے یا جان لو کے ہے، اور بیر مادہ علم کا فعل امر ہے لیتنی "جان لو، آگاہ ہو جاؤ"، علماء نے اس کے معنی اور مدلول

کے بارے میں اختلاف کیا جن کے اقوال کی تفصیل ہے:

ا- علم اس پختہ اعتقاد کانام ہے جو واقع کے عین مطابق ہو [العریفات للجر جانی: ۱۵۷]۔

جیسے آپ کہتے ہیں کہ ہر مخلوق کے لئے خالق کا ہونالازم ہے،اوروہاللہ سجانہ تعالی ہے، تواسی کانام علم رکھا جائے گاکیونکہ یہ حکم یقینی طور پر صادر ہواہے جوواقع کے بالکل مطابق ہے۔

۲- بعض علاء کے قول کے مطابق علم کی کوئی تعریف نہیں کی جائے گ، جیسے ابن العربی المالکی رحمہ اللہ کابیہ قول ہے: اور اس کی علت یہ ہے کہ

علم اتنازیادہ واضح ہے کہ اس کی وضاحت اور بیان کی ضرورت ہی نہیں۔
تعریف کی قطعًا ضرورت نہیں [عارضة الأحوذی: ۱۱۸ ۱۱۳–۱۱۳]۔
(اِعلم) امر کا صیغہ اس وقت استعمال کیا جاتا ہے جب کسی بڑی اہمیت کی حامل چیز کا بیان مقصود ہوتا ہے، یعنی اس کا مطلب یہ ہے کہ جن علوم ومعارف سے کچھ آپ کوروشناس کر ایا جائے گااس کے لئے آپ بالکل مستعداور اس کی فہم کے لئے تیار ہوجائے۔(حاشیة الأصول الثلاثة لابن قاسم: ۹)۔

(الرشد): (رشد وہدایت) یہ اللہ تعالیٰ کے متنوع اصانات میں سے ایک احسان، اور عظیم ترین فضیات میں ایک فضیات ہے جساکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿أُوْلَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴿ فَضْلا مِّنَ اللَّهِ وَنِعْمَةً وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (الحجرات: ٧-٨)

(یہی لوگ راہ یافتہ ہیں، اللہ کے احسان وانعام سے،اوراللہ دانا اور باحکمت ہے)۔

ر شد کی تعریف: بعض اہلِ علم نے رشد کی تعریف یوں کی ہے: رشد

نہایت مضبوطی کے ساتھ حق پر جمے وڈٹے رہنے کو کہتے ہیں۔(فتح القد سرللشو کانی:۵را۷)

ہدایت اور رشد میں فرق: امام ابن القیم رحمہ اللہ فرماتے ہیں: رشد وہ علم ہے جو نفع بخش ہو، اور اس کے مطابق عمل ہو، رشد اور ہدی جب دونوں الگ الگ ذکر کئے جائیں تو ہر ایک دوسرے کے معنی کو شامل ہوتے ہیں، لیکن جب دونوں کاذکر ایک ساتھ ہو تو رشد کا معنی حق کا علم اور ہدی کا معنی حق کے علم کے مطابق عمل کرنا ہوتا ہے۔ [باغاثة اللہفان: ارک ۵۳۷۔

اطاعت کی تعریف: اطاعت اس پیروی اور تا بعد اری کو کہتے ہیں جودین اور شریعت کے حکم کے مطابق ہو۔ (شرح الطحاویة لا بن ابی العز الحقی: ار ۳۳۵) لعنی آپ عبادت اس طرح کریں جو اللہ تعالیٰ کے حکم کے عین مطابق ہو[الکو کب المنیر لا بن النجار: ار ۳۸۵]۔

مثال: اس مثال کو یوں سمجھیں جیسے کہ نماز اس وقت تک اطاعت نہیں ہوسکتی جب تک کہ آپ اسے اللہ کے حکم کے مطابق اس کے شروط وواجبات، اور اُر کان کے ساتھ ادانہ کریں۔

مؤلف کا قول: (حدیفیت دینِ ابراہیمی ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ دینی اخلاص کے ساتھ صرف اللہ کی عبادت کریں)۔

حنیف کاکلمہ قرآن میں کئی بار آیا ہے، اور اللہ تعالی نے لوگوں پر
یہ فرض کیا ہے کہ حنیفیت لیخی (استقامت والے) بن جائیں، اللہ تعالی
کی طرف کیسو ہو جائیں پہلے اللہ نے اہل کتاب (یہود و نصاری) پر فرض
کیا تھا، پھراسے امت محمد پر فرض قرار دیا، اور ان پر اور ان سے پہلے یہود
ونصار کی پریہ واجب قرار دیا تھا کہ وہ ملت ابر اہیم کی استقامت اور کیسوئی
کے ساتھ انباع و پیروی کریں (جامع المسائل کشنے الاسلام ابن
تیمیہ: ۱۲۹۵)۔

الله تعالى نے فرمایا: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (النحل: ١٢٣) " پھر ہم نے آپ كی جانب و حی بیجی كه آپ ملت ابراہیم حنیف كی پیروى كریں ، جو كه مشركوں میں سے نہ تھ "۔

نيز الله تعالى نے فرمایا: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةِ إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الاَّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الاَّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الاَّخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ (البقرة: ١٣٠). "وين ابرائيمي سے وہی بے رغبتی کرے گاجو محض ہو قوف ہو، ہم نے تواسے دنیا میں بھی برگزیدہ کیا تھا، اور آخرت میں بھی وہ نیکو کاروں میں سے ہیں "۔

نیز الله تعالی نے فرمایا: ﴿وَقَالُواْ کُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَارَی نَیز الله تعالی نے فرمایا: ﴿وَقَالُواْ کُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَارَی مِنَ تَهْتَدُواْ قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَاهِیمَ حَنِیفًا وَمَا کَانَ مِنَ الْمُشْرِكِینَ ﴾ (البقرة: ١٣٥). "به کہتے ہیں که یہود ونصاری بن جاوَ توہدایت پاؤگ، تم کهوبلکه صحیح راہ پر ملت ابراہیمی والے ہیں، اور ابراہیم خالص اللہ کے پرستار تھے، اور مشرک نہ تھ"۔

جب بیہ معلوم ہوا کہ حنیفیت فرض ہے، اور (مکلفین)سارے عاقل بالغ (مکلّف)لوگوں پر لازم ہے، تو مصنف رحمہ اللّه نے بیہ واضح کیا کہ حنیفیت ہمارے باپ ابراہیم علیہ السلام کی ملت یعنی دین وشریعت کا نام ہے۔

"ملة "دین ونثر بعت کو کہتے ہیں (احکام القر آن للقر طبی: ۱۳۰/ ۱۳۰)۔ لہذا حنیفیت کا صحیح مفہوم وہ دینی راستہ ہے جس پر ابراہیم علیہ السلام قائم تھے، یعنی اخلاص کے ساتھ اللّٰہ کی عبادت کرنا۔

عرب اس شخص کو بھی حنیف کہتے تھے جو یہود ونصاری کے دین سے منحرف ہو جاتا تھا، یہی وجہ ہے کہ نصاریٰ میں سے بعض اہل کتاب کی کتابوں اور اقوال میں حنیف سے کی کتابوں اور اقوال میں حنیف سے دشمنی کرنے کا تذکرہ ملتا ہے،اوریہ وہ عرب ہیں جنہوں نے ججاور ختنہ کو جمع کر دیا (اوریہ دونوں چیزیں دین ابراہیمی کا جزء تھیں) حالا نکہ وہ شرک کرنے والے ہیں (جامع المسائل شیخ الوسلام ابن تیمیہ:۵/۱۸۴)۔

"خذف" خذف" میں اخو فی سے اور خان کا اصل معنی سرمیالان وجھ کائ

''حنیف'' یہ حنف سے ماخو ذہے ،اور حنف کااصل معنی ہے میلان و جھاؤ ، لہذا حنیف کا معنی ہواادیان باطلہ سے کنارہ کشی اختیار کرنے والا۔

نیز بعض اہلِ علم نے کہاہے کہ حف کااصل معنی استقامت ہے، استقامت ہی کی وجہ سے دین ابراہیم کو حنیفیت کا نام دیا گیا (تفسیر الشو کانی:ار۱۲۰-۱۲۱)۔ شخ الإسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: حنیف اس شخص کو کہتے ہیں جو سب کو چھوڑ کر صرف اللہ رب العزت ہی کے حکم پر جے اور ڈٹے رہنے والا ہو،اور حنیفیت دراصل اللہ کی خالص اطاعت کرتے ہوئے اسی پر ڈٹے رہنے کانام ہے،اللہ تعالی سے محبت کرنا،اس کے لئے خاکساری اختیار کرنا،اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھر انااسی معنی کوشامل ہے (الفتاویٰ:۸۷ ۲۳۹)۔

مولف کا قول: (جب آپ کو بیہ معلوم ہو گیا کہ اللہ نے آپ کو صرف اپنی عبادت ہی کے لئے پیدا کیا ہے، تواس بات کو ٹھیک سے سمجھ لو کہ بغیر توحید خالص کے کوئی بھی عبادت مقبول عبادت نہیں ہوسکتی، جیسے کہ کوئی نماز بغیر طہارت کے مقبول نماز نہیں ہوسکتی)۔

لینی توحید خالص عبادت کی صحت ودر سنگی کے لئے اسی طرح بنیادی شرطہ جیسے نماز کی صحت کے لئے طہارت بنیادی شرطہ ،اس کی دلیل قرآن کریم کی ہیہ آیت ہے:

﴿ وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئًا ﴾ (النساء:٣٦).

"اوراللہ تعالیٰ کی عبادت کر واوراس کے ساتھ کسی کوشریک نہ کرو"۔
اللہ تعالیٰ نے اس آیت کریمہ میں اپنی عبادت کے حکم کو شرک کی
ممانعت کے ساتھ بیان کیا ہے،اس سے یہ بات واضح ہوئی کہ عبادت
کے صحیح ہونے کے لئے توحید شرطہ۔

مصنف رحمہ اللہ نے فرمایا کہ جب تک اللہ کے لئے عبادت خالص نہ ہواس عبادت کو عبادت کا نام نہیں دیا جاسکتا جیسے کہ مشرک کی عبادت کو عبادت نہیں کہا جاسکتا، لیکن ہمیں یہ بھی ملتا ہے کہ اللہ تعالی نے عبادت کا لفظ اس حقیقی معنی کے خلاف بھی استعال کیا ہے ارشاباری ہے: ﴿وَ يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنفَعُهُمْ وَلا يَضُرُّهُمْ ﴿ وَلا يَضُرُّهُمْ ﴿ وَلا يَضُرُّهُمْ ﴿ وَلا يَضُرُّهُمْ ﴾ (الفرقان: ٥٥). "یہ (کفار ومشرکین) اللہ کو چھوڑ کر اُن کی عبادت کرتے ہیں ،جو نہ تو انہیں کوئی نفع دے سیس، اور نہ کوئی نقصان پہنچا سیس، اور نہ کوئی نقصان پہنچا سیس۔

نیز اللہ تعالی نے ایک دوسری آیت میں یوں فرمایا: ﴿قَالَ أَفُرَأَیْتُم مَّا کُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ ﴾

(الشعراء:٧٥-٧٦) "آپ نے فرمایا کھ خبر بھی ہے، جنہیں تم پوج رہے ہو؟ ﷺ تم اور تمہارے اگلے باپ دادا"۔

شخ الإسلام ابن تیمیه رحمه الله نے اس مسئله کی وضاحت اس انداز میں کی ہے جس سے مصنف کی مراد و مقصود کی وضاحت احیمی طرح ہو جاتی ہے، جس کا حاصل بیہ ہے:

#### عبادت كالفظ كتاب وسنت مين دوطرح سے استعال مواہے:

ا- مطلق : بھی عبادت سے مطلق عبادت مراد ہوتی ہے ، اور یہی عبادت ہے جو اللہ تعالیٰ کے یہاں شرف قبولیت حاصل کرتی ہے ، نیز یہی خالص عبادت ہے ، اسی بناپر اس شکل میں مشرک کی عبادت پر لفظ عبادت کا اطلاق نہ ہوگا، جیسے مطلق ایمان صرف سے اور صحح ایمان ہی کو شامل ہوتا ہے ، کفار و مشرکین کے ایمان کو شامل نہیں ہوتا، کیونکہ وہ صرف تو حیدر بوبیت کا قرار کرتے ہیں ، لیکن اللہ کی عبادت (الوہیت) میں شرک کرتے ہیں۔

 ۲- مقید: جب مشرک الله کی عبادت کرتا ہے، اور ساتھ ہی ساتھ غیر الله کی بھی عبادت کرتا ہے تو اس پر لفظ عبادت کا اطلاق قید کے ساتھ جائز ہے، چنانچہ اسے یوں کہا جائے گا کہ وہ شخص اللہ کی عبادت کر تاہے اور غیر اللہ کی بھی عبادت کر تاہے یا پیہ کہا جائے گا کہ وہ شرک کرتے ہوئے اللہ کی عبادت کر تاہے ، کتاب وسنت کے نصوص اس کی وضاحت کرتے ہیں جیسا کہ اس سے پہلے مذکور دونوں آیتیں، نیزاس ضمن میں قرآن کریم کی بہ بھی آیت ہے: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاء مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ (الزخرف:٢٦). "اور جب کہ ابراہیم (علیہ السلام) نے اپنے والد سے اور اپنی قوم سے فرمایا که میں ان چیز ول سے بے زار ہوں جن کی تم عبادت کرتے ہو"۔ اس آیت کریمہ میں قید کے ساتھ عبادت کالفظ استعال ہوالیتی تمہاری عبادت اللہ کے ساتھ۔

اور اس لیے بھی جب کفار ومشرکین سے مطلقا عبادت کی نفی

آئے، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿وَلا أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدتُمْ ﴾ (الکافرون: ٤). ''اورنہ میں عبادت کروں گاجس کی تم عبادت کرتے ہو''۔ تو یہاں قید کی شکل میں عبادت کی نفی مقصود نہیں، بلکہ مطلق عبادت کی نفی مقصود ہے، اور یہی مقبول عبادت ہے جواللہ کی توفیق سے ہوتی ہے (الفتاویٰ:۱۲/۲۵)۔

(فا كده: شخ عبدالله الغنيمان حفظه الله فرماتے ہيں: اس تفصيل سے مؤلف كے بيان كرده فرق كوكوئى فا كده حاصل نه ہوگا، بلكه فرق بيہ ہے كه لغت ميں عبادت ہر اس معبود كو كہتے ہيں جس كى عبادت كا قصد واراده كيا جائے، اور شريعت ميں عبادت اس عبادت كو كہتے ہيں جو الله كو ايك جائے، اور شريعت ميں عبادت اس عبادت كو كہتے ہيں جو الله كو ايك جائے، اصل ميں يہى فرق ہے، مطلق وقيد كاكوئى فرق نہيں)۔

اس سے واضح ہوا کہ مطلق عبادت کی نفی سے مصنف کی مرادوہی مقبول عبادت ہے جو اللہ کی توفیق سے ہوتی ہے،مقید کی شکل میں عبادت کی نفی مقصود نہیں ہے۔ مولف کا قول: جب آپ کویہ پتہ چل گیا کہ شرک جب عبادت کے ساتھ خلط ملط ہو جاتا ہے تو عبادت کو تباہ و ہرباد کر دیتا ہے۔

مصنف رحمہ اللہ یہاں سے بیہ بیان کرناچا ہے ہیں کہ عبادت میں شرک کی ملاوٹ سے کیااحکام مرتب ہوتے ہیں، پہلا تھم واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ عبادت فاسدو برباد ہوجاتی ہے، لہذا جب بھی عبادت میں شرک کی ملاوٹ ہوگی تووہ عبادت کو برباد کرنے والی ہوگی، اگر کوئی حج کی نیت کرے اور اس پر غیر اللہ سے مدد چاہے، یا غیر اللہ کے لئے ذیج کی نیت کرے اور اس پر غیر اللہ سے مدد چاہے، یا غیر اللہ تعالی لئے ذیج کرے، یا نذر مانے تواس کا حج فاسد ہو جائے گا، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (الأنعام: ۸۸).

"اوراگر فرضایہ حضرات بھی شرک کرتے توجو کچھ بیہاعمال کرتے تھے وہ سب اکارت ہو جاتے "۔

ٹھیک اسی طرح کوئی شخص وضو کرے، پھر اس کے بعد اللہ کے ساتھ شرک کرے، تواس کا وضو باطل ہو جائے گا، ابن قدامہ رحمہ اللہ

فرماتے ہیں: طہارت (صفائی وستھرائی) ایک عمل ہے، اور یہ حکمًا باقی رہتا ہے، جب اس کو باطل کرنے والی چیزیں لاحق ہوں گی تو یہ باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ شرک کے ار تکاب سے واجبی طور پر برباد ہوجائے گا، اور اس لئے بھی کہ وہ عبادت ہے، جوحدث (وضوک ٹوٹے) سے فاسد ہو جاتی ہے تو اسے شرک ضرور برباد بنادے گا (المغنی: ۱۸۸۱)۔

مصنف کا میہ کہنا کہ شرک کی ملاوٹ نے عبادت کے عمل کو باطل کر دیا، اور اس کے لیے (احباط عمل ) کا لفظ استعمال کیا، بعض علماء نے اس کی توضیح بطلان سے کی ہے، قاضی عیاض رحمہ اللّٰہ فرماتے ہیں:

"احبط عملك" اور "حبط عملك" دونول كاايك بى معنى ہے، باطل مونا، اور لفظ فاسد وباطل متر ادف يعنى بهم معنى لفظ بين (مشارق الأنوار: 1/17)\_

مصنف رحمہ اللہ نے شرک کی ملاوٹ پریہ کہاکہ اس چیز نے

عبادت کو فاسد کر دیا، اور اس کے بعد احباط عمل کے لفظ فاسد کر دیا پر عطف کیاہے،اور وہ ضمیر جواس عبادت کی طرف جس میں شرک کی آميزش ہو پلڻي تھي،اس کي اضافت اس کي طرف کي،اور لفظ"العمل" جس پر الف ولام معرفہ کی گئی ہے جوعموم پر دلالت کر تاہے اس کی اسناد حبوط کی طرف فرمائی،اور حبوط عمل (عمل کی بربادی) کو دوسر احکم قرار دیاہے، اس مناسبت سے کہ پہلے حکم سے مراد بذات خود عبادت کا برباد ہونا ہے، اور لفظ حبوط سے یہاں مراد ان سارے اعمال صالحہ کا برباد ہوناہے جسے اس نے شرک کرنے سے پہلے کیا تھا،اس کی وضاحت اللہ كے اس قول سے ہوتی ہے: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (الزمر:٦٥) "يتينًا آپ كي طرف بھی اور آپ سے پہلے (کے تمام نبیوں) کی طرف بھی وحی کی گئی ہے کہ اگر آپ نے شرک کیا، توبلاشبہ آپ کاعمل ضائع وہر باد ہو جائے گا،اور یقیناً آپ گھاٹے والوں میں سے ہو جائیں گے "۔

مصنف رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جب آدمی شرک سے نہ بچے تووہ کافر ہے گرچہ وہ اس امت کاسب سے بڑا عبادت گزار ہی کیوں نہ ہو، راتوں کو قیام اللیل کرنے (تراوی کاور تہجد)والے اور دن کوروزہ رکھنے والے کیوں نہ ہو،اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (الأنعام: ٨٨) "اوراگر فرضايه حضرات بهی شرک کرتے توجو کچھ به اعمال کرتے تھے وہ سب اکارت ہوجاتے "۔

اوراس کی عبادت ایسے ہی ہو جائے گی کہ جس نے عنسل جنابت کے بغیر ناپاکی کی حالت میں نماز پڑھ لی، یا یوں کہ وہ اس شخص کی طرح سے جو سخت ترین گرمی میں روزہ رکھتا ہے، اور دن میں زنا کر لیتا ہے۔ امام ابن القیم رحمہ اللہ اعمال کی بربادی کی دونو عیت بیان فرماتے ہیں:

ا- عام: اس کی صورت ہے کہ مرتد ہونے سے آدمی کی ساری نیکیاں برباد ہوجاتی ہیں،اور توبہ سے سارے گناہ مٹ جاتے ہیں۔ ۲-خاص: کچھ نیکیاں برباد ہوں،اور کچھ برائیاں ختم ہوں اور یہ جزئی بربادی ہے (کتاب الصلاة لابن القیم:۸۲)۔

مصنف فرماتے ہیں: شرک کرنے والا ہمیشہ جہنم میں رہنے والوں میں سے ہو گا۔

یہاں سے مصنف رحمہ اللہ شرک اکبر کے جرم پر مرتب ہونے والا تیسرا تھم بیان فرماتے ہیں، کیونکہ اگر مشرک کی موت شرک پر بغیر توبہ کے ہوگئ تو وہ ہمیشہ جہنم میں رہنے والے لوگوں میں سے ہوگا، اللہ تعالی فرما تاہے: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُواْ اللّهَ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُواْ اللّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيهِ الْجَنَّةَ وَمَاْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارِ ﴾ الْجَنَّةَ وَمَاْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارِ ﴾ (المائدة: ٧٧). "بیشک وہ لوگ کافر ہوگئے جن کا قول ہے کہ میں ابنی ارائیل!

اللہ ہی کی عبادت کروجو میر ااور تہہاراسب کارب ہے، یقین مانو کہ جو شخص اللہ کے ساتھ شریک کرتا ہے اللہ تعالیٰ نے اس پر جنت حرام کردی ہے،اس کا ٹھکانہ جہنم ہی ہے،اور گنهگاروں کی مدد کرنے والا کوئی نہیں ہوگا'۔

آپ ير جب بيه بات احجهي طرح واضح هو گئي كه شرك جب عبادت کے ساتھ خلط ملط ہو جاتا ہے تواسے تباہ وہرباد کردیتاہے، اور دوسرے اعمال کو بھی ہر باد کر دیتاہے ،اور شرک کرنے والے کا بیشگی کا ٹھکانا جہنم بنادیتاہے، تواس سے آپ کو پیتہ چل گیا ہو گا کہ توحید کی اہمیت اور شرک کے فساد کے بارے میں علم رکھنا کتنا اہم اور کتنا ضروری ہے، امید کہ اللہ آپ کو شرک کے جال سے نجات دے، اور یہی وہ اللہ کے ساتھ شرک کرنے کا جال ہے جس کی سکینی کے بارے میں اللہ تعالی ن يول فرمايا: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء وَمَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ (النساء: ٤٨)" يقينًا الله تعالى اين ساتھ شريك كي جانے کو نہیں بخشااوراس کے سواجسے چاہے بخش دیتا ہے،اور جواللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک مقرر کرے،اس نے بہت بڑا گناہ اور بہتان باندھا''۔

شیخ الاسلام کے کلام میں ان قواعد واصول کی اہمیت کا ذکر ہے، آپ نے اپنے دوسرے رسائل میں کئی مقامات پران اصول و قواعد کی اہمیت کوواضح کیاہے جس کا خلاصہ یہ ہے:

ا- ان قواعد واصول کی معرفت اور اس کے فہم سے ایک موحد کے شرک میں واقع ہونے سے حفاظت ہو گی۔

۲-ان کے اندر لا اِلہ اِلااللہ کا صحیح معنی ومطلب بیان کیا گیاہے۔

۳- ان قواعد واصول کی معرفت وجانکاری سے توحید اور شرک میں .....

امتیاز ہو تاہے۔

مصنف رحمه الله فرماتے ہیں:

شرک کے پھندے سے بیخے کے لیے جار قواعد واصول کی معرفت ضروری ہے، جن کاذ کراللہ تعالیٰ نے قر آن کریم میں بیان کیا ہے اورانہی کے ذریعہ آدمی کلمہ شہادت لاالہ الااللہ کے معنی کو صحیح طور برجان سکتا ہے ، نیز انہی کی مدد سے اہل اسلام اور اہل شرک کے در میان تمیز پیدا کی جاسکتی ہے، آپ پراللہ کی رحمتیں برسیں، اور آب ان کے بارے میں غور وفکر کریں، اورایی فہم کو ان کی طرف مور دیں کیونکہ یہ نہایت نفع بخش ہیں (الدرر السنیة: \_(12/1

مؤلف رحمہ اللہ کا قول: وہ شرک اکبر جس کے بارے میں اللہ تَعَالَى نِهُ مِمَايِدٍ: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء وَمَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ (النساء: ٤٨) "يقينًا الله تعالى اين ساتھ شريك كيے جانے کو نہیں بخشا،اوراس کے سواجسے جاہے بخش دیتاہے،اور جواللّٰد

تعالیٰ کے ساتھ شریک مقرر کرے، اس نے بہت بڑا گناہ اور بہتان باندھا''۔

یہ بھی ایسے احکام کے قبیل سے ہیں جوشر ک اکبر پر مرتب ہوتے ہیں، اور وہ یوں کہ اللہ تعالی ایسے شرک اکبر کے ارتکاب کرنے والے کومعاف نہیں فرمائے گاجو تو بہ کئے بغیر مرگیا، لیکن شرک اکبر کے علاوہ بقیہ گناہ کبیرہ کامر تکب اگر بغیر تو بہ کئے مرگیا تو وہ اللہ تعالی کی مشیت پر موقوف ہے جاہے تو معاف کر دے، یا جاہے تو سزا دے، اور یہی اس آیت کا معنی و مقصود ہے۔

مؤلف رحمہ اللہ نے فرمایا: یہ چاروں اصول و قواعد کی معرفت ہی کے ذریعہ ہم شرک اور غیر اللہ کی عبادت کے جال سے باہر نکل سکتے ہیں۔

قواعد: یہ قاعدہ کی جمع ہے،اور قاعدہ لغت میں بنیاد اور اساس کو کہتے ہیں، اور جب قواعد البیت بولا جاتا ہے تواس سے مقصود گھر کی بنیاد اور اساس ہوتی ہے (لسان العرب لابن منظور: ۲۷ ۴۳۲)۔ علماء کی اصطلاح میں قاعدہ کی تعریف: جب علماء یہ فرمائیں کہ اس مسلہ میں یہ قاعدہ ہے، یا یہ فرمائیں کہ اس باب میں اس طرح کا قاعدہ ہے تواس سے مراد و مقصود: ایسے کلی قضیے (مسائل) ہوتے ہیں جن پر غور کرنے سے جزوی قضیے معلوم کر لئے جائیں (شرح مخضر الروضة للطوفی: ار ۱۲۰)۔

اس کی مثال:''جس نے عبادت کو غیر اللہ کی طرف پھیر دیا، اس نے شرک کیا''۔

یہ قضایا کلیہ میں سے ہے، لہذااب اسی پر غور کرنے سے قضایا جزیہ
کایوں پتہ چلتا ہے کہ جس نے غیر اللہ کے لئے جانور ذرج کیا، یانذر مانی، یا
سجدہ کیا تواس کا کیا حکم ہے؟ غور کرنے سے پتہ چلا کہ وہ مشرک ہے، اور
ہمیں اس جزوی قضیے کا علم کلی قضیے پر غور کرنے سے حاصل ہوا، کیونکہ
ہمیں اس جزوی قضیے کا علم کلی قضیے پر غور کرنے سے حاصل ہوا، کیونکہ
یہ سب عبادت ہیں، اور جو بھی عبادت کو غیر اللہ کی طرف بھیر دے،
وہ مشرک ہے۔

معرفة: کسی چیز کی اصلی حالت کی جانکاری کو کہتے ہیں تعریفات

#### جرجانی(۸۱۲)\_

الله كاوصف كلمه "عارف" (جانے والا) كے ساتھ نہيں بيان كياجاسكتا اوراس پراحمد بن حمدان نے قاضى ابو يعلى محمد بن حسين سے اجماع بھى نقل كياہے (الكوكب المنير: ار ٢٦،٦٥) دالله تعالى كو "عالم" كے وصف كيا جائے گا، جيساكه الله تعالى نے فرمايا: ﴿عَالِم كَ ساتھ متصف كيا جائے گا، جيساكه الله تعالى نے فرمايا: ﴿عَالِم اللّٰهَ عَدَا لَيْ مَنْ رِكُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩٦) النّفيْبِ وَالشّهَادَةِ فَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩٦) "وه غائب وحاضر كا جانے والا ہے، اور جوشر ك يه كرتے ہيں اس سے بالاترہے"۔

الله کوکلمہ عارف سے متصف نہ کرنے کی علت بیہ ہے کہ معرفت سے بیہ مفہوم سمجھ میں آتا ہے کہ اللہ کا مفہوم سمجھ میں آتا ہے کہ اس سے پہلے جہل کا وجود تھا، جب کہ اللہ کا مازلی ہے، بعنی ازل سے ابد تک وہ عالم ہے، جہل سے اللہ کا دور دور کا بھی کوئی تعلق نہیں (تعریفات: ۱۷۲)

اور اللہ کو وصف عارف سے متصف نہ کرنے کی دوسری وجہ بیہ بھی ہے کہ کلمہ معرفت علم اور خلن دونوں کو شامل ہے ، لہذا خلن

( گمان ) سے اللّٰہ کا دور دور تک کوئی تعلق نہیں (شرح الأصول من علم الأصول، عثیمین:۲۵)۔

فائدہ: اساءو صفات تو قیفی ہیں (لیعنی کتاب وسنت کے نصوص ہی سے ثابت ہوں گے )لہذا تمام بندوں پر واجب ہے کہ اس میں اور اس کے علاوہ تمام امور میں اہل سنت والجماعت کے منبج اور طریقے کو ا پنائیں، شیخ الاسلام ابن تیمہ رحمہ اللّٰہ فرماتے ہیں:سلف کامذہب بیہ ہے کہ وہ اللہ کو انہیں اوصاف سے متصف کرتے ہیں جن کے ساتھ اللہ نے اپنی ذات کو خود متصف کیا ہے ، یا رسول اکر مقلطیہ نے اس کی وضاحت کی ہے، وہ اس میں نہ تحریف (کتربیونت) کرتے ،اور نہ ہی تعطیل (لیمنی ان کے معانی کا انکار)،اور نہ ہی اس کی کیفیت بیان کرتے ہیں اور نہ ہی تمثیل (یعنی مخلو قات سے تشبیہ دینا) (الفتاویٰ:۲۶/۵)۔ لیکن کیاعلم الٰہی کو کلمہ ''یقین'' سے متصف کر نادرست ہے؟جوابًا عرض ہے کہ علم الٰہی کو ''یقین'' سے متصف نہیں کیا جاسکتا، یقین سے متصف نہ کرنے کی وجہ بہ ہے کہ کلمہ ''یقین ''ایسی چیز کے علم پر د لالت

کرتا ہے جس کا وجود پہلے نہ تھا"، ابن القطان رحمہ اللہ نے اسے اپنی کتاب فتح الرحمٰن میں تفصیل سے بیان کیا ہے ( فتح الرحمٰن بدی )۔
مصنف کا قول: اللہ تعالیٰ نے ان قواعد کاذکر قر آن میں کیا ہے۔
یہ فرماکر مؤلف - رحمہ اللہ - ان اصول و قواعد کے مر اجع ومصادر بیان فرمانا چاہتے ہیں کہ وہ قر آن سے ماخوذ ہیں، نیز مؤلف - رحمہ اللہ - کی کتابوں کی یہی امتیازی خوبی ہے کہ وہ کتاب وسنت کے مطوس دلاکل پر مبنی ہوتی ہیں۔

# پہلااصول

بیہ جان لیں کہ جن کفارومشر کین سے نبی اکرم علیقہ نے جنگ کی وہ اس بات کا اقرار کرنے والے تھے کہ اللہ ہی رازق، خالق اور مدبرہے، لیکن ان کے اس ا قرار واعتراف نے انہیں اسلام میں داخل نہ کیا، یعنی وه مسلمان قرار نہیں یائے،اس کی دلیل الله تعالیٰ کابیہ ارشادہے: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ والأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيُّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيَّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلاَ تَتَّقُونَ ﴾ (يونس: ٣١) "اے محمد! آپ كہے كہ وہ کون ہے جوتم کو آسان اور زمین سے رزق (روزی) پہنچا تاہے؟ یاوہ کون ہے جو کانوں اور آئکھوں پر پورااختیار رکھتاہے،اور وہ کون ہے جوزندہ کو مرده سے تکالیا ہے،اور مردہ کوزندہ سے تکالیا ہے،اور وہ کون ہے جو تمام کاموں کی تدبیر کر تاہے؟ ضرور وہ یہی کہیں گے کہ "اللہ" تواُن سے کیے کہ پھر کیوں نہیں ڈرتے"۔

#### اس بهلے اصول کامعنی و مطلب:

ا- کفار ومشر کین مکہ جن میں رسول اللہ عظیمی نبی بناکر بھیجے گئے وہ اساعیل علیہ السلام کی اولاد تھے، ان میں دین ابرائیمی کی بچی کچھ باتیں بھی پائی جاتی تھیں، اس لئے تعجب نہیں کہ وہ اللہ کو اپناخالق ورازق مانیں اوراسے اپنے امور کے مدبر ہونے کے معترف ہوں، لیکن اس کے باوجودان کے اس اعتراف وا قرار نے کیا انہیں اسلام میں داخل کیا، اوران کے خون ومال کی حفاظت کی ؟۔

مصنف رحمہ اللہ نے قطعی اور ٹھوس دلیل سے بیہ واضح فرمایا کہ کفارومشر کین کے اس اقرار ربوبیت نے انہیں اسلام میں داخل نہ کیا، بلکہ اللہ تعالیٰ نے ان کے کا فر ہونے کا حکم سنایا، اور اپنے نبی کو ان کے خلاف جنگ کرنے کا حکم صادر فرمایا۔

## ٢- امام عبدالوباب رحمه الله في اس اصول كو كيول بيان فرمايا:

امام رحمہ اللہ جس دور میں تھے اور جن حالات سے گزررہے تھے اپنی گہری فکر و نظروالے شخص کے سامنے یہ بات بالکل واضح ہو جائے

گی کہ امام رحمہ اللہ نے اس اصول کو کیوں واضح اور ثابت کیا، چو نکہ اینے آپ کواسلام کی طرف منسوب کرنے والے بیشتر لوگ اسلام کے منافی امور میں مبتلا تھے،اور قبر میں مدفون بزرگوں کی عبادت میں لگ گئے تھے، باوجوداس کے کہ ان کے پیشوا علماء کی ایک الیبی جماعت بھی موجود تھی جنہوں نے باطل کو حق کے لبادہ میں مزین کر کے پیش کیا تھا،امام رحمہ اللہ ان حقائق سے ناواقف نہ تھے، بلکہ اس صورت حال سے مکمل طوریر آگاہ تھے،جس کی وجہ سے ان کے انحراف کے سبب تک پہنچے، یعنی رسول اگرم علیہ جس توحید کو لے کر آئے تھے اُس حقیقت سے وہ ناوا قف تھے جس کی بنایر وہ اس انحراف کا شکار ہوئے اُن کا عقادیه تھاصرف توحید ربوہیت ہی کوماننا ہر آدمی پر واجب ہے، نیز جہالت یا تقلید کی وجہ سے ان کا یہ خیال بھی تھا کہ لاالہ الله کی شہادت (گواہی دینے) کا مطلب صرف اس بات کا ثابت کرناہے کہ اللہ خالق اورا یجادات پر قادرہے،اس بناپر جو شخص کفریہ اعمال میں یر جاتا ہے جیسے غیر اللہ کے لیے جانور ذیح کرنا، غیر اللہ سے مد د حیا ہنا، اور

الله کی مخلوقات میں ایسے لوگوں کو حاجت روائی کے لئے پکارنا جسے عطا کرنے کی صرف الله تعالی کو طاقت وقدرت ہے، تواسے مرتد نه سمجھا جائے گا، جب تک که اس کا بیا اعتقاد موجود ہے کہ اس کا کنات میں صرف ایک الله ہی مؤثر ہے (دعاوی المناوئین: عبدالعزیز عبدالطیف / ۱۹۳۳–۱۹۲۳)۔ لہذا اس اعتقاد کے رد وابطال میں امام رحمہ الله نے اس قاعدہ کو واضح اور ثابت کیا کہ وہ کفار و مشرکین جن سے اللہ کے نبی علیہ نے جنگ کی، وہ بھی تو توحید ر بوبیت کا قرار کرنے والے تھے ، اس کے باوجود اس افرار واعتراف نے انہیں مسلمان نہ بنایا۔

۳- دیگر دلائل کے ذکر کے ساتھ آیت کریمہ سے مذکورہ اصول کا وجہ استدلال:

تو حید کے مفہوم میں قبر پر ستوں کے انحراف کا خلاصہ کچھ اس طرح ممکن ہے کہ ان کا یہ گئی ہول ہے گئی ہول ہے گئی ہوئی اور ان نبی بناکر بھیجے گئے تھے،اور اسی کولے کر مخالفین سے دشمنی ہوئی اور ان کے خلاف جنگیں ہوئیں، اور اسی کے اعتراف سے دنیا میں جان و مال

کے عصمت و تحفظ اور آخرت میں نجات حاصل ہوگی،اور بیہ کہ لااِلہ اِلااللّٰہ کامعنی بیہ اقرار واعتراف ہے کہ اللّٰہ خالق ورازق اور تمام کاموں کی تدبیر کرنے والاہے۔

مؤلف رحمہ اللہ نے قرآن کی واضح دلیل کی روشنی میں اس اعتقاد کو صحیح اعتقاد کے مخالف اور نقیض ہونے کو واضح فرمادیا، مٰد کورہ آیت کریمه کی به تشفی بخش وضاحت کاخلاصه درج ذیل دوباتیں ہیں: ا- کفار ومشر کین بھی اس بات کا اقرار کرنے والے تھے کہ اللہ ہی ان کاخالق ورازق اوران کے تمام امور کی تدبیر کرنے والا ہے، لیکن اس ا قرار کے باوجود وہ مسلمان قرار نہ یائے، نیزاسی جواب پر اللہ کا بیہ قول ولالت كرتا بِ: ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُوْ فَكُونَ ﴾ (الزخرف: ٨٧)"اكر آب أن سے يو چيس كه انہیں کس نے پیدا کیاہے؟ تو یقیناً پیہ جواب دیں گے کہ اللہ نے، پھریہ كهال الله جات بين"۔

یعنی ہمار اراز ق، ہمارے آئھ ، کان اور موت وزند گی کا مالک، اور

تمام امور كامد برالله بى ہے، اور اس كا قرار كه الله بى ان كا خالق ہے، سابقه آیت میں کھے يوں بيان سابقه آیت میں کھے يوں بيان كيا ہے: ﴿وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُولُونَ ﴾ (الزخرف: ٨٧).

۲- محض اس توحید ربوبیت کے اقرار سے جہنم سے نجات حاصل نہیں ہوسکتی، اس بات کی وضاحت آیت کے آخری حصہ سے ہوتی ہے، اس بناپر کہ اللہ تعالی نے ان سے عذاب سے بیخ کا مطالبہ کیا، کیونکہ اگر اس اقرار سے بچاؤ و نجات حاصل ہوتی تو ان سے مطالبہ کیونکر کیا جاتا ہے؟!۔

ابن جریر (رحمہ اللہ) آیت کریمہ کی تفسیر کے ضمن میں فرماتے ہیں:﴿لَیَقُولُنَّ اللَّهُ﴾ یعنی وہ آپ کویہ کہتے ہوئے جواب دیں گے کہ جوسب کچھ کرتاہے وہی اللہ ہے۔

﴿ قُلْ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨٧) (توآپان سے فرماد یجئے کہ تو پھرتم اللہ سے ڈرتے کیوں نہیں) لینی اپناس شرک پر اور ایسے

رب کے پکار نے پر جس کی صفت اس حقیقی معبود کی صفت کے علاوہ ہے اس کی بکار سے اللّٰہ سز اسے کیوں نہیں ڈرتے (تفییرابن جریزے ۱۱۴)۔ جہاں تک ان لوگوں کا گمان کہ لا إله إلا الله كا مطلب الله كے سوا کوئی خالق ورازق اور مدبر نہیں،اوراس معنی کی دلالت ، دلالت مطابقی ہے لینی معنی لفظ کے مطابق ہے ، دوسر وں لفظوں میں کلمہ للإلہ إلاالله سے مراد توحید ربوبیت دلالت مطابقت کے اعتبار سے ہے۔ان کابیہ ظن و گمان باطل ہے، کیوں کہ جس کواللہ نے قر آن میں تد براور غور و فکر کی توفیق دی،اور جس کواللہ کے نبی کی سیر ت طیبہ میں اور آپ کی اپنی قوم کی دعوت میں غور وفکر کی توفیق دی اس کے لیے کہ یہ بات آسان ہے کہ وہاس اعتقاد کے فساد و بطلان کو سمجھ لے بایں طور کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں اس کا معنی بیان فرمایا ہے، اور اس کے معنی کی وضاحت اینے سواکسی اور کے سیر دنہیں کی ہے، چنانچہ الله تعالیٰ نے بیان کیا کہ کلمہ (لا إله إلا اللہ) کا معنی ماسوا اللہ کی عبادت کی گفی اور صرف الله کی عبادت کا اثبات ہے، یعنی الله کے علاوہ سب سے حقیقی

عبودیت کی نفی،اور صرف ایک الله کی عبادت کا ثبات ہے، جبیہا کہ الله نِ فَرَمَا يَا ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاء مِّمَّا تَعْبُدُونَ ١ الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِين ١ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ (الذخرف:٢٦-٢٨) "اورجب كه ابراتيم نے اينے والد سے اوراینی قوم سے فرمایا کہ میں اُن چیزوں سے بے زار ہوں جن کی تم عبادت کرتے ہو 🖈 بجزاس ذات کے جس نے مجھے پیدا کیا ہے ،اور وہی مجھے مدایت بھی کرے گا ☆اور (ابراہیم علیہ السلام)اسی کواپنی اولاد میں بھی باقی رہنے والی بات قائم کر گئے تاکہ لوگ (شرک سے ) باز آتے

فائدہ: کوئی لفظ کی معنی پردلالت کرے الیی دلالت کی تین قسمیں ہیں:
(۱) دلالت مطابقت یا دلالت تطابق: اگر لفظ سے اس کا پورا معنی مرادلیا جائے تو اسے دلالت مطابقت کہتے ہیں، کیونکہ لفظ معنی کے مطابق ہوتا ہے، (۲) دلالت تضمنی: اگر لفظ سے جزئی معنی مقصود ہو تو

اسے د لالت تضمنی کہتے ہیں، کیونکہ وہ جزءاس معنی کے ضمن میں ہو تا ہے،جس کے لیے اسے وضع کیا گیا ہے، (۳) دلالت التزامی:اگر لفظ سے اس کے معنی کے لزوم پر دلالت مقصود ہو تو وہی دلالت التزامی کہلا تاہے (شرح القصید ة النونیة لا بن القیم / خلیل الہراس:۲/۱۳۵)۔ فائدة: علامه عبدالرحل بن قاسم -رحمه الله- فرمات بين: اس عظيم کلمہ شہادت لاالہ الااللہ کامعنی ہیہ ہے کہ برحق کوئی معبود نہیں مگر صرف ایک الله، بلکه الله کے علاوہ جتنے معبود ہیں اُن کی الوہیت اور عبادت انتہائی درجہ باطل ہے، لینی اُن کا معبود ہونا سراسر باطل ہے، نیز کلمہ للإله إلاالله کی د لالت توحیدالو ہیت پر د لالت مطابقت ہے، ایسا ہر گز مراد نہیں ہے جبیباکہ بعض جاہل کلمہ کامعنی یہ بیان کرتے ہیں کہ خالق ورازق الله ہی ہے، لاإله إلاالله كاكلمه توحيد الوہيت ہے، اور دلالت نضمنی کے اعتبار سے وہ اللہ کے خالق ورازق ہونے پر دلالت کر تاہے، کیکن حقیقت میں کلمہ ''للإله إلااللہ'' توحید الوہیت ہی کے لیے وضع کیا گیاہے لیعنی اللّٰدر بالعزت کے لیے ہر طرح کی عبادت کو خاص کر دینا

(حاشية ثلاثة الأصول: ٥٠)\_

وہ کونسا کلمہ تھا جسے ابراہیم خلیل علیہ السلام نے اپنی ذریت (اولاد) میں چھوڑا،اوراپنی قوم سے خطاب میں اس کے معنی کو مقدم رکھا،سوائے اس کلمہ کے کہ وہ تمام معبودوں سے اپنی براءت کا اعلان کرتے ہیں،اور موجود اللہ واحد کے مستحق عبادت ہونے کی گواہی دیتے ہیں۔

عکر مہ، مجاہد، ضحاک، قیاد ۃ اور سدی وغیر مفسرین ہم نے فرمایا کہ اس کلمہ سے مراد جو قر آن کریم میں وارد ہواہے، کلمہ توحید لا إله إلا اللہ ہے جسے ابراہیم علیہ السلام کی ذریت میں ہمیشہ لوگ کہتے رہے (تفسیرابن کثیر: ۹۲۱/۲۷)۔

علامہ ابن کثیر رحمہ اللہ نے فرمایا: اس کلمہ کا مقصود و مطلوب یہی ہے کہ صرف ایک اللہ کی عبادت کی جائے جس کا کوئی شریک وساجھی نہیں، اور اللہ کے سواجتنے بت ہیں سب سے اپنے آپ کو جدا کرنا ہے، لیعنی صرف ایک اللہ ہی معبود برحق ہے (ابن کثیر: ۱۲۸۴)۔

الله تعالی کا یہ قول بھی "لا إله إلاالله" کے معنی کو خوب واضح کرتا ہے: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ يَسْتَكُبرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ أَئِنًا لَتَارِكُوا آلِهَتِنَا لِشَاعِرِ يَسْتَكُبرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ أَئِنًا لَتَارِكُوا آلِهَتِنَا لِشَاعِرِ مَّ خُنُونَ ﴾ (الصافات: ٣٥ – ٣٦) "يہ وہ (لوگ) ہیں کہ جب اُن سے کہا جاتا ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں تویہ سرکشی کرتے سے کہا جاتا ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود وں کوایک دیوانے شاعرکی بات ہے کہا ورکتے سے کہ کیا ہم اپنے معبود وں کوایک دیوانے شاعرکی بات پر چھوڑ دیں گے "۔

اس آیت کریمہ میں اس بات کی واضح دلیل ہے کہ لا إله إلا الله کے معنی کی دلالت مطابقی یہ نہیں ہے کہ اللہ کے سواکوئی خالق ورازق اور مد بر نہیں، واضح رہے کہ مشر کین نے بھی یہی معنی سمجھاتھا، جس کی بنا پر"لا إله إلا الله" سے اعراض کیا، اگر اس کلمہ کا معنی وہی ہوتا جس کے وہ اعترف اور اقرار کرنے والے ہوتے تو لا إله إلا الله سے کیوں انکار کرتے، سوال پیدا ہوتا ہے کہ مشر کین قریش نے لا إله إلا الله کا کیا مطلب سمجھاتھا، واضح رہے کہ انہوں نے اس کلمہ کا بالکل صحیح معنی مطلب سمجھاتھا، واضح رہے کہ انہوں نے اس کلمہ کا بالکل صحیح معنی

سمجھاتھا یعنی اللہ کے علاوہ جتنے معبود ہیں سب کو چھوڑدینا، اور صرف ایک اللہ ہی کی عبادت کرنا، اس وجہ سے انہوں نے یوں کہا:
﴿ وَ يَقُولُونَ أَئِنًا لَتَارِكُوا آلِهَتِنَا لِشَاعِرٍ مَّجْنُونِ﴾
(الصافات: ٣٦) "اور کہتے تھے کہ کیا ہم اپنے معبودوں کو ایک دیوانے شاعر کی بات پر چھوڑدیں گے "۔

مشر کین کے نزدیک کلمہ لاالہ الااللہ کا معنی یہی تھا کہ اللہ کے سوا جتنے معبود ہیں سب کو چھوڑ دیاجائے۔

نیز اس صحیح اور حقیقی معنی کی جس کو مشرکین نے سمجھا تھا مزید تاکید ہوئی، اس وقت ہوئی جب نبی کریم علیقہ نے انہیں یہ کہتے ہوئے دعوت دی: (قولوا: لا إله إلا الله) کہواللہ کے علاوہ کوئی معبود برحق نہیں توانہوں نے یوں جواب دیا: ﴿أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ (ص:٥) 'کیااُس نے استے مارے معبودوں کا ایک ہی معبود کردیا، واقعی یہ بہت ہی عجیب بات سارے معبودوں کا ایک ہی معبود کردیا، واقعی یہ بہت ہی عجیب بات ہے ''۔

کفار و مشر کین نے یہی سمجھا کہ اس کا معنی تمام معبودوں کوایک معبود بناناہے۔

علامہ ابن کثیر رحمہ اللہ فرماتے ہیں: کیا یہ گمان کیا کہ ایک ہی معبود ہے اس کے علاوہ کوئی معبود نہیں، مشر کین نے اس کا افکار کر دیا، (اللہ انہیں رسوا کر ہے) اور اللہ کے ساتھ شرک نہ کرنے پر تعجب کرنے گئے، چو نکہ ان کو بتوں کی عبادت اپنے باپ داداسے ورثہ میں ملی کی عبادت اپنے باپ داداسے ورثہ میں ملی تضی، اور اس سے اُن کے دلوں کو خوب سیر اب کیا گیا تھا (تفسیر القر آن العظیم: ۸۲/۸۲)۔

ان قرآنی دلیلوں سے بیہ واضح ہو گیا کہ کلمہ تو حید میں "إله"کا معنی "معبود" ہے ، اور اسی پر تمام علاء کا اجماع ہے، بر خلاف ان قبر پر ستوں کے جن کا عقادیہ ہے کہ لاإله إلاالله کا معنی "لا خالق أو قادر علی الا ختراع إلاالله " یعنی الله کے علاوہ کوئی پیدا کرنے والا اور ایجاد پر قدرت رکھنے والا نہیں ہے۔

بے شک جب انہوں نے کلمہ کا یہ معنی نکال لیا تووہ اپنی سمجھ سے

توحید میں آخری درجے کو پہنچ گئے، اب وہ غیر اللہ کی عبادت جیسے چاہیں ویسے کریں، (تیسیر العزیز الحمید، سلیما ن بن عبداللہ بن محمد بن عبدالوہاب)۔

# پہلے اصول کی شرح کا خلاصہ

ا- کفار ومشر کین جن سے نبی کریم علیہ نے قبال کیاوہ توحید ربوبیت کا قرار کرنے والے تھے، لیکن ان کے اس اقرار واعتراف نے نہ انہیں اسلام میں داخل کیا،اور نہ ہی ان کی جان ومال کی حفاظت کی۔
۲- قبر پر ستوں کا یہی اعتقاد ہے کہ لا إله إلا الله کا معنی توحید ربوبیت ہے،اور اس اعتراف سے اسے مسلمان سمجھا جائے گا،اور اسی اعتراف سے اسے مسلمان سمجھا جائے گا،اور اسی اعتراف سے اسے مسلمان سمجھا جائے گا،اور اسی اعتراف سے اسے کہ لیکن کتاب و سنت اور اجماع کے دلائل کی روشنی میں بیدا عتقاد باطل ہے۔

## د وسرا اصول

مشر کین کہتے ہیں: ہماراغیر اللہ کو بکارنااور ان کی طرف متوجہ ہونے کا مقصد صرف شفاعت اور تقرب الهی کا حصول ہے قربت سے متعلق اللہ تعالیٰ کا فرمان ملاحظہ ہو: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْبُدُهُمْ إلا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ (الزمر: ٣) "اور جن لوگوں نے اس کے سوااولیاء بنار کھے ہیں، (اور کہتے ہیں) کہ ہم اُن کی عبادت صرف اس لیے کرتے ہیں کہ یہ (بزرگ) الله کی نزدیکی کے مرتبہ تک ہاری رسائی کرادیں ، بدلوگ جس بارے میں اختلاف كررم بي (سيا) فيصله الله (خود) كرے گا، جھوٹے اور ناشکرے (لوگوں) کواللہ تعالیٰ راہ نہیں د کھاتا"۔

اورشفاعت كى طلب كے بارے ميں الله تعالى كايد فرمان ملاحظه مو: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَضُرُهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ

وَيَقُولُونَ هَوُلاء شُفَعَاؤُنَا عِندَ اللّهِ ﴿ (يونس: ١٨) "اوريه لوگ الله كے سواالي چيزول كى عبادت كرتے ہيں جونه أن كو نقصان پہنچاسكيں اور نه أن كو نفع پہنچاسكيں، اور كہتے ہيں كه به الله ك

عصان چېچا ساورندان و ساچېچا ساءاور سبح بن که بیراملاء پاس جارب سفار شی میں''۔

شفاعت کی دوقشمیں ہیں:

ا-ناجائزشفاعت۔

۲-مشروع اور جائز شفاعت۔

ناجائز شفاعت: غیر اللہ سے ایسی چیزوں کا مطالبہ کیا جائے جس پر اللہ کے علاوہ کوئی بھی قادر نہیں، جبیہا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

ئے علاوہ توی میں فادر میں جھیں المراتعان کے حرمایا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاكُم مِّن قَبْل أَن

رِي آيها آندِين آسوا آهِفُوا فِيمَ رَرْفَاكُمْ مِنْ قَبْلِ آنَ يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خُلَّةٌ وَلاَ شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ (البقرة:٢٥٤)

"اے ایمان والو! جو ہم نے ممہیں دے رکھا ہے اس میں سے خرچ

کرتے رہواس سے پہلے کے وہ دن آئے جس میں نہ تجارت ہے نہ

دوستی اور شفاعت، اور کا فرہی ظالم ہیں"۔

مشروع اور جائز شفاعت: بيدالي شفاعت ہے جو الله سے طلب كى جائے ، اور شفاعت كرنے والے كى شفاعت كى قبوليت ميں اس كى تكريم واحرّام ہے ، شفاعت كى اجازت مل جانے كے بعد الله تعالى جس كے قول وعمل سے راضى ہواس كے لئے شفاعت كى اجازت ہوگى، جيباكه الله تعالى نے فرماني: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إلا بإذنه ﴾ (البقرة: ٥٥٧) "كون ہے جواس كى اجازت كے بغيراس كے سامنے شفاعت كرسكے"۔

کفار ومشر کین کاشفاعت اور تقرب کے لیے غیر اللہ کو پکار نابڑا اہم اصول ہے، کیونکہ شفاعت کے موضوع سے اس اصول کا بہت گہرا ربط و تعلق ہے، اس لیے کہ قدیم وجدید دور کے مشر کین شفاعت کے چکر ہی میں اللہ کے ساتھ شرک کاار تکاب کر بیٹھے۔

#### شفاعت كالغوى معنى:

شفاعت عربی (جڑواں) میں طاق کے برعکس ہے، یعنی جفت وجوڑا۔ جب بولا جائے: شفع لی یشفع شفاعة ویتشفع، تواس کا معنی ہو تاہے: طلب کیا، شافع کی جمع شفعاء ہے ،اور استشفعہ کا معنی ہے اس سے شفاعت طلب کی (لسان العرب:۸ /۱۸۳/ ۱۸۴)۔

#### شفاعت كالصطلاحي معنى:

شفاعت کی متعدد تعریف کی گئی ہے انہیں میں سے ایک جامع تعریف یہ ہے: دوسرے کو فائدہ پہنچانے کی خاطریااسے نقصان سے بچانے کے لئے وسیط (بچو لئے کاکام کرنے والا) بننا (شرح لمعة الاعتقاد لا بن علیمین لئے وسیط (بچو لئے کاکام کرنے والا) بننا (شرح لمعة الاعتقاد لا بن علیمین)۔

شفاعت کی یہ جامع تعریف ہے جو دینی ودنیاوی تمام کاموں کوشامل ہے۔

### ا-دوسرےاصول کامعنی ومفہوم:

عربوں کے نزدیک بت پرستی شرک کے بہت بڑے مظہر کے طور پررائج تھی حتی کہ ان کے گھروں میں بت رکھے ہوتے تھے جن کی وہ پوجاکرتے، یہی نہیں بعض ایسے عربی قبائل بھی تھے جنہوں نے عبادت کی خاطر مخصوص قتم کی مور تیاں بنار کھی تھیں جیسے قبیلۂ طی واُنغم کے خاص بت جس کانام "یغوث "اور قبیلہ کلب کاخاص بت "ود"

تھا(سیر ۃ ابن ہشام:۱/۹۷)۔

تعجب توبیہ ہے کہ ان بتوں کی بڑے پیانے پر عبادت کی جاتی تھی جب کہ ان کی حقیقت صرف اتن تھی کہ یہ محض ککڑیوں اور پھر وں سے بنائے ہوئے بت تھے۔

ان بتوں کی اصل میہ تھی کہ انہیں ایک غائب معبود کی شکل میں ڈھالا گیا تھا، اوراسی شکل وہیئت پران کی مور تیاں بنالی گئی تھیں تا کہ میہ معبود کے نائب و قائم ومقام ہو سکیں، ورنہ میہ بات خیالی اور تصور سے دور کی ہے کہ ایک عقل مند آدمی اپنے ہاتھوں سے لکڑی اور پھر سے بت تراشے اور مورتی بنائے اور گڑھے اور پھر اس کے بارے میں میہ اعتقادر کھے کہ وہ اس کا معبود ہے (اِغاثۃ اللہفان لا بن القیم:۱۸۲/۲)۔

کفار ومشرکین کواس بات کاا قرار تھا کہ اللہ تعالیٰ ان کاخالق، مالک اور مد برہے، روزی صرف اسی کے ہاتھ میں ہے اور یہ بت مخلوق ہیں، اس کے باوجودان کو کس چیز نے ان بتوں اور مور تیوں کو پو جنے پر آمادہ کیا؟ (قاعدہ فی الوسل والوسلہ لشنے الإسلام ابن تیمیہ: ۱۸۸۳)۔

اللہ تعالیٰ نے ان آیات کریمہ میں بیان فرمایا کہ کفار و مشرکین کو بتوں کی پوجا پر جس چیز نے آمادہ کیا وہ ان سے اللہ کے حضور شفاعت کی طلب تھی اور بیہ کہ بیہ عمل ان کو اللہ سے قریب کر دیں گے، اس لیے کفار و مشرکین نے جب فرشتوں، نبیوں اور نیک لوگوں کو اپنے سفارش مونے کا اعتقاد بنالیا، توان کے جسمے بنائے، اور کہنے لگے کہ ان جسموں اور مور تیوں سے ہمارا سفارش طلب کرنا حقیقت میں انہیں (فرشتوں، نبیوں اور صالحین) سے سفارش جا ہنا ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان پر کفر وشرک کا حکم لگایا (قاعدہ التوسل والوسلہ کرفیا ہنا ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان پر کفر وشرک کا حکم لگایا (قاعدہ التوسل والوسلہ کشخ الإسلام ابن تیمیہ: ۳۳)۔

شخ الاسلام محمر بن عبدالوہاب نے اس اصول کو کیوں ثابت کیا؟

۲-اس بات کی وضاحت گزر چکی ہے کہ گزرے ہوئے بزرگوں کے شرک میں واقع ہونے کا سبب اللہ سے تقرب کا حصول اور شفاعت کی تلاش ہی تھی، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے محمہ عقیقیہ کو (اپنا) نبی ورسول بناکر بھیجا، آپ عقیقہ نے صاف صاف بیان فرمادیا کہ یہ کفر وشرک ہے، اور رب کے شان میں ہتک آ میز رویہ ہے، پھر آپ عقیقہ نے ان

سے جرپور جنگ کی یہاں تک کہ انہوں نے اپنے باپ دادا کے عقائد کو ترک کر دیا، اور ایک اللہ کی عبادت کرنے گئے، لیکن یہ اندازہ نہیں تھا کہ ایساز مانہ آجائے گا کہ بات جہاں تھی وہیں دوبارہ پہنچ جائے گی اور لوگ دوبارہ قبروں کے پجاری اس عذر کی بناء پر ہوں گے کہ اللہ کی عبادت میں وہ شرک اسی سبب سے کررہے ہیں بت پرستوں نے جس کو بنیاد بناکر ہی بت پرستوں نے جس کو بنیاد بناکر ہی بت پرستی شروع کی تھی کہ ان کا مقصد بتوں کی اس پوجا باٹ سے صرف اللہ کا تقرب اور شفاعت کا حصول ہے، لہذا امام رحمہ باٹ ہے صرف اللہ کا تقرب اور شفاعت کا حصول ہے، لہذا امام رحمہ کام تو گردے ہوئے لوگوں کا شرک ہے۔

مصنف رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ہمارے اس زمانہ میں جو دعاویکار کی جاتی ہے اس کی متعدد قشمیں ہیں........

انہی قسموں میں سے ایک اہم قسم میہ ہے کہ آدمی اللہ کو پکارے اور اسی کے ساتھ نبی اور ولی کو بھی پکارے، اور کہے کہ میں ان کی شفاعت چاہتا ہوں، ورنہ مجھے اس بات کا علم ہے کہ اللہ کے علاوہ کوئی نفع و نقصان نہیں

پہنچا سکتے چو نکہ میں گنہگار ہوں اور اس صالح نیک آدمی کو پکار تاہوں تاکہ وہ میرے لئے شفاعت کر دے، یہ وہی فعل ہے جسے کفار ومشر کین کرتے سے، رسول اللہ علیقی نے ان کے خلاف اس وقت تک جہاد جاری رکھی جب تک کہ انہوں نے یہ کام چھوڑنہ دیا (الدر رالسنیة: ۲۲ ۸۲-۸۴)۔

## ٣- مذكوره بالادوآ يتون سے وجہ استدلال كي وضاحت:

ان دونوں آیتوں نے درج ذیل جملہ حقائق کی نشاند ہی گی۔

ا- تقرب اور شفاعت کی خاطر عبادتِ الہی کو غیر اللہ کی طرف پھیرنا کفارو مشرکین کا دین تھا۔اللہ تعالیٰ نے سورۃ الزمر کی ابتدائی آیوں میں اس کی صراحت فرمائی ہے، مصنف رحمہ اللہ فرماتے ہیں:اگر آپ سورۃ الزمر کی ابتدائی آیتیں پڑھیں گے تو پہۃ چلے گا کہ اللہ سجانہ تعالیٰ نے اس میں دینِ اسلام اور دین کفار نیز ان کے مقاصد کو بیان کیا ہے (الدررالسنہ:۱ر ۱۰)۔

۲- بندے اور اس کے رب کے در میان سفارش کرنے والے کور کھنا، شرک، اور بڑا کفرہے، اور رب العالمین کی تنقیص و تو ہین ہے، اس کے لیے عذر ومعذرت جھوٹی بات ہے جو قابل قبول نہیں، اس بات کی دلیل مذکورہ دونوں آیتوں کے آخر میں بیان ہوئی ہے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (يونس: ١٨) "وه (الله كي ذات) پاك اور برته مَان الوگول ك شرك سے " نيز فرمايا: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ (الزمر: ٣) " يقيناً الله تعالى جمول اور ناشكر الوگول) كو راه نهيں دكھاتا" ـ

جب الله تعالی نے واضح فرمادیا کہ طلب شفاعت کی خاطر ہی کفار و مشرکین غیر الله کی عبادت میں پڑے، توبہ بات معلوم ہوئی کہ الله نے اپنی ذات کی پاکی بیان فرمادی یہیں سے یہ بات واضح ہو گئی کہ یہ الله نقل ہے جورب کی تنقیص و تو ہین کا باعث ہے۔لہذا جب جب الله تعالی اپنی ذات کی پاکی بیان فرما تا ہے، تب تب کسی بھی بری چیز کے اوصاف سے اس کی ذات کی پاکی بیان فرما تا ہے، تب تب کسی بھی بری چیز کے اوصاف سے اس کی ذات کی پاکی بیان کرنا ہے۔

نیز مؤلف-رحمہ اللہ- نے کفار کے اس فعل کو شرک کانام دیا،

پس جو شخص انہی جبیبا کام کرے گا وہ کفار و مشر کین کے گروہ ہی سے ہو گا۔

دوسری آیت میں اسے شدید کفر کہاہے،''کفار''مبالغہ کا صیغہ ہے جواس بات پردلالت کر تاہے کہ ان کا کفراپی حد کو پہنچا ہوا تھا (لیعنی انتہائی درجے کا کفرتھا)۔

سفارش بنانے میں قبر پرستوں کو بیہ شبہ لاحق ہوا کہ انہوں نے اس سے رب کی تعظیم و تکریم کاارادہ کیا، اور اس میں قیاس اولی ہی پر اعتاد کیا ہے، انہوں نے رب تعالی کو اس زمین پر موجود بادشاہوں اور حکمر انوں کی طرح کا سمجھا، جن سے بغیر کسی واسطے کے کچھ بھی مطالبہ نہیں کیا جاسکتا، بلکہ ان کی تعظیم و تکریم کی خاطر در میان میں سفارشی کا ہونا لازمی ہے، لہذا اللہ کی ذات تو اس سے کہیں زیادہ حقد ار اور بہتر ہے اس تک پہنچنے کے لیے کسی کو چی میں ڈالا جائے۔
اس تک پہنچنے کے لیے کسی کو چی میں ڈالا جائے۔
اس شبہ کا جواب:

یہ بالکل محال ہے کہ رب کریم کو باد شاہوں اور بڑوں جبیبا قرار دیا

جائے اور ان پررب کریم کو قیاس کیا جائے، اسی فاسد قیاس کی بناپر بتوں کی پوجا ہونے لگی، اور کفار و مشر کین نے اللہ تعالیٰ کے علاوہ دوسر وں کو سفار شی اور ولی (دوست) بنالیا۔

یہ قیاس اس بنایر فاسد ہے کیو نکہ ان دونوں کے در میان فرق پایا جاتاہے، خالق اور مخلوق کے در میان فرق، رب اور مربوب (جس کی یرورش کی جائے) کے در میان فرق،اسی طرح مالک اور غلام، مالد ار اور فقیر کے در میان فرق ہے،رب وہ ہے جو قطعاکسی کا محتاج نہیں اور ہر اعتبار سے سب اس کے محتاج ہیں، ان لوگوں کے در میان سفارش کرنے والے باد شاہوں اور بڑوں کے شریک اور ساجھی دار ہوتے ہیں، اور جن سے اُن کے مصالح جڑے ہوتے ہیں وہی ان کے اعوان وانصار ہوتے ہیں، پس باد شاہوں اور بڑوں کا اپنے وزراء اور قریبی لو گوں کی سفارش قبول کرنا صرف اس واسطے ہوتا ہے کہ بادشاہ انہی وزراء کے محتاج ہوتے ہیں اس لیے ان کی شفاعت (سفارش) کی قبولیت کے محتاج ہیں،اوراس بات سے گھبر اتے ہیں کہ ان کی سفارش کے نہ قبول کرنے

کی صورت میں ان کی اطاعت و فرمانبر داری میں نقص و کمی واقع نه ہو جائے،اسی وجہ سے ان کے پاس جاتے ہیں، توان کے علاوہ کسی اور کو نہیں یاتے،لہذاان کی شفاعت کی قبولیت کے بغیر کوئی حارہ کاربھی نہیں۔ لیکن اللہ تعالیٰ ان سب باتوں سے بے نیاز ہے، یہ بے نیازی اس کی ذات کو لازم ہے، جو بھی اس کے علاوہ ہیں سب کے سب اللہ کی ذات کے محتاج ہیں، جساکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إلا بإذْنِهِ ﴾ (البقرة: ٥٥٥) "اس كي مليت مين زمين اور آسانول كي تمام چیزیں ہیں، کون ہے جو اس کی اجازت کے بغیر اس کے سامنے شفاعت كرسكے"۔

اس آیتِ کریمہ میں اللہ عزوجل نے یہ خبر دی کہ سارے آسانوں اور زمین کا وہی تنہا مالک ہے ،لہذااس صورت میں ضروری ہے کہ تمام شفاعتیں صرف اللہ ہی کے لیے ہوں،اور کوئی بھی اس کی اجازت کے بغیر سفارش نہیں کرسکتا، کیونکہ کوئی اللہ کاشریک نہیں، بلکہ

سب محض غلام ہیں جب کہ اس کے بر خلاف اہل دنیاا یک دوسرے کے حق میں سفارش کرتے رہتے ہیں (اغاثة اللہفان:ار ۲۰۴،۲۰۳، تغییر سعد: ۱۵)۔ جب مصنف رحمہ اللہ نے اس بات کی وضاحت فرمادی کہ پہلے لوگوں کے شرک میں واقع ہونے کی وجہ طلب شفاعت ہی تھی، تواس کے بعد وضاحت فرمائی کہ شفاعت کی دوقسمیں ہیں۔

#### ا-ناجائزشفاعت:

یہ الیمی شفاعت ہے جس کی اللہ عزوجل نے نفی فرمائی ہے، اور کفار ومشر کین اور انہی جیسے اس امت کے نادان وبے علم لوگوں نے اسے روار کھاہے ( قاعدہ فی التوسل والوسلہ:۲۰۸)۔

مصنف رحمہ اللہ نے اس شفاعت کی تعریف یوں کی ہے کہ ناجائز شفاعت وہ ہے جو غیر اللہ سے طلب کی جائے، ناجائز اور غیر مشروع شفاعت کی تعریف ایسے بھی کی جاسکتی ہے کہ یہ ایسی شفاعت ہے جس میں ثابت اور مشروع شفاعت کی شرطوں میں سے کوئی شرط ناپائی جائے، نیز مصنف رحمہ اللہ نے اس شفاعت کے متعلق درج ذیل آیت سے استدلال کیا ہے: ﴿ یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُواْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاکُم مِّن قَبْلِ أَن یَاْتِیَ یَوْمٌ لاَّ بَیْعٌ فِیهِ وَلاَ خُلَّةٌ وَلاَ شَفَاعَةٌ وَالْاَحُونَ ﴾ (البقرة: ٢٥٤) "اے شفاعة والاَجوہم نے تمہیں دے رکھا ہے اس میں سے خرج کرتے رہواس سے پہلے کے وہ دن آئے جس میں نہ تجارت ہے نہ دوستی اور شفاعت، اور کا فرہی ظالم ہیں"۔

۲- مشروع اور ثابت شفاعت: مؤلف نے اس کی تعریف یوں فرمائی ہے کہ یہ وہ شفاعت ہے جو صرف اللہ تعالیٰ سے طلب کی جائے، پھر اس شفاعت کی دوشر طیس ہیں:

ا-شفاعت کرنے والے کے لئے اللہ تعالیٰ کی اجازت۔

۲- جس کے لئے شفاعت کی جائے اس سے راضی ہونا؛ یعنی وہ موحد ہو، جبیبا کہ ابوہر ریرۃ رضی اللہ عنہ سے مر وی حدیث میں ہے: أَنَّهُ قَالَ: قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَقَدْ ظَنَنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لا يَسْأَلُنِي عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدُ أَوَّلُ مِنْكَ لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ قَالَ، لا إِلَهَ إِلا أَلْلَهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ، أَوْ نَفْسِهِ (صحيح البخاري/ كتاب العلم: ٩٩).

"رسول اکرم سے کہا گیا: اللہ کے رسول! قیامت کے دن آپ کی شفاعت کی سعادت کا سب سے زیادہ کون مستحق ہوگا؟ فرمایا:"ابو ہریرہ! مجھے یقین تھا کہ تم سے پہلے کوئی اس کے بارے میں مجھ سے نہیں پوچھے گا، کیوں کہ میں نے حدیث کے متعلق تمہاری حرص اور دلچیں دکھ لی گئی سنو! قیامت میں میری شفاعت کا سب سے زیادہ مستحق وہ شخص ہوگا جو سیچ دل سے "لااللہ الااللہ" کے گا"، یعنی توحید خالص کا اقرار کرے گا۔ جو سیچ دل سے "لااللہ الااللہ" کے گا"، یعنی توحید خالص کا اقرار کرے گا۔ مؤلف – رحمہ اللہ – کا تول: (شفاعت کرنے والا معزز و مکرم ہے)۔

اس جملہ میں شفاعت کی حکمت کا بیان ہے کہ شفاعت سے جو فائدہ حاصل ہوگا اللہ عز وجل اس کو ابتداء ہی میں دینے پر قادر ہے، وہ انسانوں کے در میان فیصلہ کرے گا، نا فرمانوں و گنہگاروں کو جہنم سے نکال لے گا، اور بعض جنتیوں کے در جات و مراتب کو بغیر کسی شفاعت کے بلند کرے گا، کیکن اس میں اللہ تعالیٰ کی بڑی بلیغ حکمت ہے، اور اس کی دو میں سے شفاعت کرنے والے کی عزت و تکریم بھی ہے، اور اس کی دو

ا- جس کے لئے شفاعت کی جارہی ہے اس پر شفاعت کرنے والے کی فضلت کا ظہار۔

۲- اللہ کے نزدیک شفاعت کرنے والے کے مرتبہ ومقام کا اظہار (القول المفید شرح کتاب التوحید لا بن تشیمین:۳۴۹-۳۴۵)۔

یہاں شفاعت سے متعلق ایک مسکہ ہے وہ بیر کہ اس شخص کا کیا تھم ہے جس نے کسی نبی یاولی (بزرگ) کو صرف شفاعت کے لئے پکارا؟۔ درج ذیل جار مقد مات سے اس کے جواب کا خلاصہ کچھ اس طرح ممکن

ے:

ا-شفاعت دعا کی ایک قتم ہے (الفتاویٰ:۱ر۲۰۰)۔

۲-شفاعت کامالک صرف الله تعالی ہے جبیبا کہ اس کاار شاد ہے:

﴿قُل للهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾ (الزمر:٤٤).

'' کہہ د بچئے کہ تمام سفارش کا مختار اللہ ہی ہے''۔

۳- جب شفاعت الله تعالی کی ملیت ہے تواسی سے اس کا طلب کرنا واجہ سر

ہ۔ جس نے اللہ کے علاوہ ایسی چیز وں کی مدد کے لئے کسی کو پکار اجو اللہ کے علاوہ اس کی بجا آور می پر قدرت نہیں رکھتے، تو وہ مشرک ہے۔ نتیجہ بیہ ذکلا کہ مردوں سے شفاعت طلب کرنا شرک ہے۔

. علامه سلیمان بن عبدالله آل الشیخ -رحمه الله- فرماتے ہیں:اگر

آپ یہ اعتراض کریں کہ اللہ سجانہ و تعالیٰ نے تو صرف شرک کا تھم شفاعت کرنے والوں کی عبادت (پوجا) کرنے والوں پر لگایاہے، لیکن جو صرف انہیں شفاعت کے لئے یکارتے ہیں، وہ ان کی عبادت نہیں

کرتے،لہذابہ شرکنہیں ہو گا۔

اس کا جواب میہ ہے کہ کسی کو صرف سفار شی بنانے ہی سے شرک لازم ہو جا تاہے،اوراس کے لیے شر ک اور سفار شی بنانا دونوں یوں ہی لازم وملزوم ہے، یہ ایسے ہی ہے جیسے شرک اور رب سجانہ وتعالیٰ کی تنقیص و توہین دونوں ایک دوسرے کے لیے لازم وملزوم ہیں، وہ چاہے مانے یا انکار کرے، اس بنایر اصلاً بیہ سوال ہی باطل ہے، جس کا خارج میں کوئی وجود نہیں،اوریہی وہ چیزتھی جسے مشرکین نےاینے ذہن ود ماغ میں بٹھار کھا تھا، کیونکہ دعا عبادت ہے، بلکہ عبادت کامغز ہے، لہذا جس کسی نے انہیں شفاعت کے لئے یکارا تو یقیناً حاہتے یا ناحاہتے ہوتے ان کی عبادت کی،اور اللہ کی عبادت میں ان کو شریک کیا(تیسیر العزيزالحميد:٢٣٧)\_

شخ احمد بن عیسی رحمه الله فرماتے ہیں:

اللہ نے یہ بتایا ہے کہ تمام اقسام کی شفاعت اللہ ہی کے لئے خاص ہے، توجس نے اللہ کے علاوہ کسی سے شفاعت طلب کی گویا اس نے

ایسے شخص سے طلب کیا جو نہ اس کا مالک ہے، نہ وہ اسے سنتا ہے نہ ہی اسے عطا کرنے کی طاقت رکھتا ہے، اور وہ اس وقت کے علاوہ ہے جس میں شفاعت کی قدرت حاصل میں شفاعت واقع ہوتی ہے، اور نہ ہی اسے شفاعت کی قدرت حاصل ہے سوائے اس کے جس کی شفاعت کے لئے اللہ کی رضا ہو، تو اس صورت میں وہ مقبول ہوگی، لہذا دنیا میں اس شخص کے لئے شفاعت طلب کرنا جس کے لئے شفاعت کی اجازت ہے جملہ عباد توں میں سے طلب کرنا جس کے لئے شفاعت کی اجازت ہے جملہ عباد توں میں سے ایک عبادت ہے، اور پھر اسے غیر اللہ کی طرف بھیرنا شرک عظیم ہے (الرد علی شبہات المستغیثین بغیر اللہ کی طرف بھیرنا شرک عظیم ہے (الرد علی شبہات المستغیثین بغیر اللہ کی طرف بھیرنا شرک عظیم ہے۔ (الرد علی شبہات المستغیثین بغیر اللہ کی طرف ہے۔ ۱۲۱،۱۲۱)۔

# دوسرےاصول کی شرح کاخلاصہ

ا- شفاعت کی طلب اور تقر بِ الٰہی کی خاطر غیر اللہ کی طرف عبادت پھیر نا کفار ومشر کوں کادین ہے۔

۲- بندے اور رب کے در میان سفارشی بنانا شرک ، سخت کفر اور اللہ رب العالمین کی تنقیص و تو ہین ہے۔

۳- قبر کے پجاریوں کا یہ دعویٰ کہ شفاعت سے ان کا مقصد رب کی تعظیم ہے،اس سے تعظیم نہیں ثابت ہوتی، بلکہ اس میں رب کی تو ہین و تنقیص ہے، کتنے ایسے ہیں جو کسی شخص کی تعظیم کا قصد کرتے ہیں حالا نکہ اس سے ان کی تو ہین ہوتی ہے۔

۳- قر آن میں شفاعت کی دو قشم ہے ایک ناجائز شفاعت،اور دوسری شر وط کے ساتھ مشر وعاور ثابت شفاعت۔

۵- مشروع اور جائز شفاعت کی حکمت بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سفارش کرنے والے کی فضیلت کو ظاہر اور اس کی قدر و منزلت بیان کی ہے۔ ۲- جس نے نبی یا ولی(پیر) کو شفاعت کے ارادے سے پکاراوہ مشرک

-4

#### تيسرااصول

نی کریم علی ان تمام لوگوں پر غالب آئے جو اپنی عبادتوں میں متفرق سے،ان میں سے پھ فرشتوں کو پو جے اور پھ انبیاء وصالحین کو، پھ درختوں اور پھر وں کی پوجا کرتے سے، اور بعض سورج وچاند کے آگے سر جھکاتے سے، آپ علی فی نان سب سے جنگ کی اور ان کے در میان کسی طرح کا کوئی فرق نہیں کیا، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:
﴿ وَقَا تِلُو هُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الله یَن کُلُهُ لِلَّهِ ﴿ وَالْمُ نَفال : ٣٩) .

"اورتم اُن سے اس حد تک لڑو کہ اُن میں شرک کا فتنہ باقی نہ رہے ،اور دین اللہ ہی کا ہو جائے ''۔

اور سورج وجا ندكى يوجاك بارے ميں الله كا فرمان ہے:

﴿ وَمِنْ آَيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَاتَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي لَاتَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (فصلت:٣٧).

"اور دن رات اور سورج چاند بھی (اسی کی) نشانیوں میں سے ہیں، تم نہ سورج کو سجدہ کرو، نہ جاند کو، بلکہ سجدہ اس اللّٰد کا کرو، جس نے ان سب

ورں و جرہ رومہ پار وبہتہ بدہ، ناملدہ روب ں۔ کوپیداکیاہے،اگر متہمیںاس کی عبادت کرنی ہے"۔

فرشتوں کی عبادت کے متعلق اللہ تعالی نے یوں فرمایا: ﴿وَلاَ يَاللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰ الللللّٰ الللّٰلِي الللللّٰهُ اللللللّٰ الللّٰهُ اللللّٰ اللللّٰ اللللّٰ اللللّ

انبیاء ورسل کی پوجا کے بارے میں اللہ کابی قول ملاحظہ ہو: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّٰهُ یَا عِیسَی ابْنَ مَرْیَمَ أَأَنتَ قُلتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي اللّٰهُ یَا عِیسَی ابْنَ مَرْیَمَ أَأَنتَ قُلتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَٰهَيْنِ مِن دُونِ اللّٰهِ ﴿ (المائدة:١١٦) "اوروه وقت بھی قابل ذکرہے جب کہ اللّٰہ تعالی فرمائے گاکہ اے عیسی ابن مریم کیا تم نے اُن لوگوں سے کہہ دیا تھا کہ مجھ کو اور میری مال کو بھی علاوہ الله کے معبود قرار دے لو"۔

نیک اور صاکے لوگوں کی عبادت کے متعلق اللہ کا قول: ﴿ أُولَئِكَ اللّٰهِ كَا تُولَ: ﴿ أُولَئِكَ اللّٰهِ مَا يُدعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ

وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ (الإسراء: ٥٧)
"جنهيس يه لوگ پكارتے ہيں خود وہ اپنے رب كے تقرب كى جنتو ميں
رہتے ہيں كه أن ميں سے كون زيادہ نزديك ہوجائے ،وہ خود اس كى
رحت كى اميدر كھتے اور اس كے عذاب سے خوف زدہ رہتے ہيں "۔
در ختوں كے بارے ميں الله كايه فرمان پڑھيں:

﴿ أَفَرَآيْتُمُ اللاتَ وَالْعُزَّى ﴿ وَمَنَاةَ الثَّالِثَةَ الأُخْرَى ﴾ (النجم: ١٩-٢٠)

"کیاتم نے لات اور عزیٰ کو دیکھا ہلااور منات تیسرے پچھلے کو" حدیث ہے:

عَنْ أَبِي وَاقِدِ اللَّيْثِيِّ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمَّا خَرَجَ اللَّهِ عَلَيْهِ لَمَّا خَرَجَ اللَّهِ عَنَيْنِ، مَرَّ بِشَجَرَةٍ لِلْمُشْرِكِينَ يُقَالُ لَهَا ذَاتُ أَنْوَاطٍ، يُعَلِّقُونَ عَلَيْهَا أَسْلِحَتَهُمْ، فَقَالُوا: يَارَسُولَ اللهِ الجُعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ، فَقَالُ النَّبِيُ عَلِيهِ: «سَبُحَانَ اللهِ هَذَا كَمَا قَالَ قَوْمُ مُوسَى: اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةً، وَالَّذِي نَفْسِي مُوسَى: اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهةً، وَالَّذِي نَفْسِي

بِيَدِهِ لَتَرْكَبُنَّ سُنَّةً مَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ ».

ابوواقد لیٹی رہالٹیئر کہتے ہیں:جبرسول الله طلطے این حنین کے لیے لکلے تو ایک اللہ مطلط اللہ میں کا کرر مشرکین کے ایک در خت کے یاس سے ہوا جسے ذات انواط

واپ ہا حرار سریاں ہے ایک در حصائے پال سے ہوائے دات اوالا کہاجا تا تھا،اس در خت پر مشر کین اپنے ہتھیار اٹکاتے تھے ، صحابہ نے

عرض کیا: اللہ کے رسول! ہمارے لیے بھی ایک ذات انواط مقرر فرما دیجئر جد اک مشرکیں کا این نام این اکر مراشکان نا

د بجئے جیسا کہ مشر کین کا ایک ذات انواط ہے ، نبی اکرم ملط اللہ نے فرمایا: "سبحان اللہ! یہ تو ہی بات ہے جو موسیٰ علیہ السلام کی قوم نے کہی

ومایا: مسبحان اللہ! میہ لووہی بات ہے جو موسی علیہ السلام می قوم ہے ہو کی کہ جارے لیے بھی معبود بیناد پیجئے حبساان مشر کوں کے لیے ہے

تھی کہ ہمارے لیے بھی معبود بناد بچئے جبیباان مشر کوں کے لیے ہے، ریسی میں مشر جیسے ریت میں میں اور ایک م

اس ذات کی قشم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! تم گزشتہ امتوں کی

پوری پوری پیروی کرو گے (سنن التر ندی: کتاب الفتن ، باب: ماجاء لتر کمین سنن من کان قبلکم (۲۱۸۰) صحیح۔

### ا- تيسر اصول كامعنى اور مفهوم:

عربول کی اکثریت نے اساعیل علیہ السلام کی دعوت پر دین ابراہیمی کو قبول کیا، وہ صرف ایک اللہ کی عبادت کرتے تھے، اور دین ابراہیمی کواپنادین بنایا، جبایک لمبی مدت گزر گئی توجس دین کی ان کو د عوت دی گئی تھی اسے بھلا بیٹھے اور شرک میں مبتلا ہو گئے ،وہ گمر اہی کی ہر وادی میں آوارہ پھرنے لگے، بعض لوگ بتوں کی عبادت میں لگ گئے جو حقیقت میں فرشتوں،انبیاءاور نیک لو گوں کی عبادت تھی،اور بعض لوگ در ختوں اور بیتر وں کی یو جایاٹ میں لگ گئے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے پیندیدہ نبی (محمہ )علیہ کو بھیجا، پھر بھی وہ لوگ انہی بتوں کی عبادت میں لگے رہے، تواللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کوبلاکسی تفریق وامتیاز کے ان سب سے جنگ کا تھم دیا، کیونکہ جنگ کی علت جو بھی ہواس کا مقصود ہر طرح کے شرک کو مٹانااور صرف اللہ تعالیٰ کے دین پر لوگوں کواکٹھاکرناہے۔

#### ۲-امام رحمہ اللہ نے اس اصول کو کیوں مقرر کیا؟۔

امام رحمہ اللّٰداوران کے متبعین اصل دین اسلام یعنی توحید خالص یر علمی، عملی اور دعوتی طوریر قائم تھے،اور توحید خالص کی خاطر گزرے بزرگوں اور ولیوں کی عبادت کرنے والے قبر برست دعوت کے مخالفین کے خلاف قر آنی د لاکل کی روشنی میں ڈتے رہے،ان لوگوں کا جواب صرف میہ تھا کہ میہ آیت کہ مر دہ اولیاءاور صالحین کی عبادت کفر ہے جو بتوں کی عبادت کرنے والوں کے بارے میں نازل ہوئی ہیں، تو آپ بزر گوں اور انبیاء کو بت کیسے قرار دے رہے ہیں؟ اسی اعتراض کے پیش نظر مصنف رحمہ اللہ نے بیراصول مقرر کیا، تاکہ بیہ واضح ہو جائے کہ رسول اللہ علیقیہ کی بعثت کے وقت مختلف قسم کے باطل معبود یائے جاتے تھے، صرف بتوں ہی کی پوجا کی جاتی تھی بلکہ کچھ ایسے بھی لوگ تھے جو فرشتوں، انبیاءاور بزرگوں کی بوجا کرتے تھے، لیکن جس اللہ نے تھم میں ان کے در میان کوئی فرق نہیں کیا، جبیبا کہ مصنف رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

جان لو (الله آپ کا بھلا کرے) کہ شرک سے زمین بھری پڑی ہے ، جسے لوگوں نے بزرگوں سے اعتقاد و محبت کا نام دے رکھاہے، آپ پریہ بات چار باتوں سے واضح ہو جائے گی۔

نیز یہ لوگ کہتے ہیں کہ یہ دلائل توان لوگوں کے بارے میں ہیں جو بتوں سے شفاعت طلب کرتے ہیں ، اور ہم تو نیک لوگوں سے شفاعت طلب کرتے ہیں، تواللہ کے اس فرمان کو جان لو: ﴿ أُو لَئِكَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ

## اس اصول کے دواہم مضمون:

ا-غیر الله کی بوجاکرنے والے ہر آدمی سے جنگ کا عمومی تھم ہے، جس کی بوجا کی جارہی ہے وہ چاہے بت ہویا ولی، در خت ہویا پھر، اس کی دلیل الله تعالیٰ کا یہ قول ہے: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَیَكُونَ الدِّینُ كُلُّهُ لِلّه ﴾ (الأنفال: ٣٩) "اور تم أن سے اس صد

#### تک لڑو کہ اُن میں شرک و کفرنہ رہے،اور دین اللہ ہی کا ہو جائے''۔ وح**ہ استند لال**:

ا-جنگ کی علت دین کو غیر اللہ کے لئے قرار دیناہے، اور یہ اللہ کے سوا عبادت کرنے والے پر ہر فرد کو شامل وعام ہے، جس کی عبادت کی جادت کی جارئی ہے، اس سے کوئی سر وکار نہیں کہ وہ بت ہویا نبی، ولی ہویا پھر۔
۲-رسول اللہ کی بعثت کے وقت مختلف معبودان باطل پائے جاتے تھے، انہی میں سے چند یہ ہیں ہے:

#### سورج وجاند کی بوجا:

اس کی دلیل اللہ کا یہ فرمان ہے: ﴿ وَمِنْ آیَاتِهِ اللَّیْلُ وَالنَّهَارُ وَالنَّهَارُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَلا لِلْقَمَرِ وَالشَّمْسُ وَلا لِلْقَمَرِ وَالشَّمْسُ وَلا لِلْقَمَرِ وَالشَّمْسُ وَلا لِلْقَمَرِ وَالشَّجُدُوا لِلسَّمْسِ وَلا لِلْقَمَرِ وَالسَّجُدُوا لِللَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (فصلت: ٣٧). "اور دن رات اور سورج چاند بھی (اس کی) نثانیول میں سے ہیں، تم سورج کو سجدہ نہ کرونہ چاند کو، بلکہ سجدہ اس اللہ کے لیے کرو، جس نے ان سب کو پیدا کیا ہے، اگر تمہیں اس کی عبادت کرنی ہے "۔

اللہ اور اللہ کے رسول نے جن کفار و مشرکین کوشرک کے وصف سے متصف کیا ہے، ان کی دوقسمیں ہیں، قوم نوح اور قوم ابرا ہیم۔

نوح علیہ السلام کی قوم کا اصل شرک بزرگوں کی قبروں پر کھڑا ہونا تھا، پھروہ ان بزرگوں کا مجسمہ بناکر اس کو پوجنے لگے، جب کہ ابرا ہیم علیہ السلام کی قوم کی اصل شرک سورج چاند، اور ستاروں کی پوجا تھا، انہیں مشرک صابی کے نام سے جانا جاتا تھا جو عراق میں آباد تھے، جیسا کہ سورۃ الا نعام میں اللہ تعالیٰ نے ان کا واقعہ بیان فرمایا ہے، پھر یہ دین سبا(یمن) میں ظاہر ہوا جہاں سورج کی پوجا کی گئی جیسا کہ سورۃ النمل میں اللہ تعالیٰ نے وضاحت کی ہے۔

میں اللہ تعالیٰ نے وضاحت کی ہے۔

(فاكده: ابن القيم رحمه الله فرمات بين: صابع برئى امتول مين سے ايك برئى امت تھے، ان كے بارے ميں اہل علم نے كافى اختلاف كيا ہے، ان ميں مومن بھى بين ، اور كافر بھى جيماكه الله تعالى نے فرمايا: ﴿إِنَّ اللّٰهِ وَالنَّصَارَى مَنْ اللّٰهِ وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنُ وَ النَّهُ وَالْيُومِ الاّخِرِ وعَمِلَ صَالِحًا فَلاَ خَوْفٌ

عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (سورة المائدة:٦٩).

"مسلّمان، یہودی، صابی (ستارہ پرست) اور نصرانی کوئی ہو، جو بھی اللّه تعالی پر اور قیامت کے دن پر ایمان لائے اور نیک عمل کرے وہ بالکل بے خوف رہے گا، اور بالکل بے غم ہو جائے گا"۔

عرب کے بتوں میں سے ایک بت کانام "سمْس" تھا، اسی نسبت سے وہ عبد سمْس نام رکھتے تھے، اس طرح انہوں نے "سمْس" (سورج) کواپنے معبودوں کے ناموں میں سے ایک نام بنار کھا تھا، اور یہ بات بھی بیان کی جاتی ہے کہ قبیلہ کنانہ کے کچھ لوگ چاند کی بوجاکرتے تھے (التحریر والتنویر: ۱۱؍۲۹۹، اغاثۃ اللہفان: ۲۰۳/۲)۔

شام اور یمن کے بہت سارے لوگوں نے دین صابی کو اختیار کرلیا،اور نئے نئے دین کے آنے کی وجہ سے صابی دین سکڑ گیا (الرحیق المختوم:۲۱م-۲۷)۔

نبی کریم علیہ نے سورج نکلتے اور ڈو بتے وقت نماز پڑھنے سے اس لیے منع فرمایا ہے تاکہ کفار کی مشابہت سے بچا سکے، نیز شرک میں ملوث ہونے کے ذرائع کا دروازہ بند کیا جاسکے، نیز اللہ کے نبی کریم حالتہ علیہ نے اس بات سے آگاہ کیا کہ سورج شیطان کے دونوں سینگوں کے در میان سے نکلتااور ڈو بتاہے،اوراس وقت کفاراس کی پوجا کرتے ہیں۔(مسلم،حدیث نمبر:۸۳۲)۔

## بعثت نبوی کے وقت فرشتوں کی پوجا:

بعثت کے وقت جن معبودوں کی بوجا کی جاتی تھی ان میں فرشتے بھی تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس قول میں بوں مذکور ہے: ﴿ وَلاَ يَاٰ مُرَكُمْ أَن تَتَخِذُواْ الْمَلاَئِكَةَ وَالنّبِيّنَ أَرْبَابًا ﴾ (آل عمران: ٨٠) ''اور بيہ نہيں (ہوسکتا) کہ وہ تمہیں فرشتوں اور نبیوں کو رب بنالینے کا حکم کرے''۔

نيز قرآن كريم مين دوسرے مقام پر يوں آيا ہے: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلائِكَةِ أَهَوُلاء إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِم بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ﴾ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ﴾ (سبأ: ۱ ≥ ۱ ). "اور اُن سب کواللہ اس دن جمع کر کے فرشتوں سے سوال کرے گا کہ کیا ہے لوگ تمہاری عبادت کرتے تھے ہم وہ کہیں گے تیری ذات پاک ہے، اور ہمار اولی توہی ہے، نہ کہ یہ بلکہ بیہ لوگ جنوں کی عاد میں کہ تیری در ایران تیا"

عبادت کرتے تھے،اُن میں کے اکثر کاان ہی پرایمان تھا''۔ ریلہ ت لافیشت میں جمد کاری ترین نہ مثر کی کر بیٹر ہوں سرا جکم

الله تعالی فرشتوں سے پوچھے گا: کیاتم نے مشرکوں کواپنی عبادت کا تھم دیا تھا؟ فرشتے الله کی ذات کی پاکی بیان کریں گے اور کہیں گے: ایساہر گز نہیں کہ اس کے ساتھ کوئی اور بھی معبود ہو،اور بتائیں گے کہ ان کی عبادت کی طرف دعوت دینے والے جن لینی شیاطین تھے (تفسیر ابن کیٹر: ۱۲۲ کیسل کے کہ کشیر ابن کیٹر: ۱۲۲ کیسل کے کہ ان ک

جن کفار ومشر کین سے گفتگو کرتے،اور بعض چیزوں میں ان کی مدد کرتے، پھر وہ یہی سمجھ بیٹھے کہ وہ فرشتوں کی عبادت کررہے ہیں، جب کہ حقیقت میں وہ جن کی پوجاوبندگی کرتے تھے ( قاعدہ فی التوسل والوسلہ : ۳۹)۔

بعثت نبوی کے وقت انبیاء کی پرستش:

رسول الله علی کی جاتی کی بعثت کے وقت جن معبودوں کی عبادت وہندگی کی جاتی تھی ان میں انبیاء ورسل بھی سے جیسا کہ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں بیان کیا: ﴿وَإِذْ قَالَ اللّهُ یَا عِیسَی ابْنَ مَرْیَمَ أَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَیْنِ مِن دُونِ اللّهِ ﴿ اللّهَ ﴾ (المائدة: ١٦٦) "اوروه وقت بھی قابل ذکرہے جب الله تعالی فرمائے گا: اے عیسی ابن مریم کیا تم نے اُن لوگوں سے کہہ دیا تھا کہ مجود قرار دے لو۔

# بعثت نبوی کے وقت بزر گوں کی عبادت وبندگی:

بعث رسول عَلِيْ کَ وقت بزر گوں کی پوجا ہوتی تھی جیما کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ اللهِ عَلَىٰ نَے فرمایا: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ (الإسراء: ٥٧) "جنهیں یہ لوگ پارتے ہیں خود وہ اپنے رب کے تقرب کی جنجو میں رہتے ہیں کہ اُن میں سے کون زیادہ نزد یک ہوجائے تقرب کی جنجو میں رہتے ہیں کہ اُن میں سے کون زیادہ نزد یک ہوجائے

، وہ خوداس کی رحمت کی امید رکھتے ، اور اس کے عذاب سے خوف زدہ رہتے ہیں''۔

مصنف رحمہ الله فرماتے ہیں کہ سلف کے ایک گروہ نے کہاہے:

الیی قومیں تھیں جو مسے (عیسی علیہ السلام)، عزیر اور فرشتوں کو پکارتی تھیں، تواللہ تعالیٰ نے ان سے کہا. یہ تو میرے بندے ہیں جیسے کہ تم لوگ میرے بندے ہو، وہ میری رحت کی ایسے ہی امید رکھتے تھے جیسے تم رکھتے ہو،اور میرے عذاب سے ایسے ہی ڈرتے ہیں جیسے تم لوگ ڈرتے ہو (الدرالسنیة: ار ۱۴۵)۔

عزیر کے بارے میں بیراختلاف پایاجا تاہے کہ آیاوہ نبی تھیا نہیں؟۔

ابن کثیر رحمہ اللہ فرماتے ہیں: مشہور بات ہے کہ عزیر بی اسرائیل کے نبیوں میں سے ایک نبی تھے،اور وہ داود وسلیمان اور زکریا ویجیٰ (علیہ السلام) کے عہد کے مابین تھے۔

یہیں سے بیہ بات واضح ہو گئی کہ اس آیت کریمہ میں فرشتوں اور انبیاء کی بو جااور بندگی کاذکرہے، یہ بات بھی گزر چکی کہ مصنف رحمہ اللہ نے اس کی دلیل بھی بیان کی ہے، اور اس آیت کو انہوں نے یہاں اس مقصد کے پیش نظر ذکر کیا ہے، تاکہ مشرکوں کے نیک لوگوں کی عبادت وبندگی پر دلیل پکڑیں، تو اس آیت سے بزرگوں کی پر ستش پر دلیل پکڑنا بھلا کیسے ہو سکتا ہے۔

## آیت سے دوشکل میں دلیل پکڑی جاسکتی ہے:

۱- انبیاء اور فرشتے دونوں مخلوقات میں سب سے نیک وصالح لوگ ہیں۔

۲- فقهی قاعدہ ہے کہ نصوص کتاب وسنت میں وار دالفاظ میں عام معنی کا عتبار ہو تاہے، کسی خاص سبب سے وہ اس خاص سبب کا بن کر نہیں رہ جائے، جائے، تو بیہ ان تمام معبود ان کو شامل ہیں جو اللہ کے علاوہ پو جے جائیں اور جن کو تقر بالی اللہ کا ذریعہ مانا جائے، اور ان سے امید رکھی جائے، تو اس میں انبیاء کے علاوہ تمام نیک و بزرگ لوگ داخل ہیں، ساتھ یہ بھی ہے کہ رسول اللہ کی بعثت کے وقت انبیاء کے علاوہ نیک لوگوں کی پوجا بھی کی جاتی تھی، جیسا کہ نصاری نے عیسی کی ماں (مریم) کی پوجا بھی کی جاتی تھی، جیسا کہ نصاری نے عیسی کی ماں (مریم) کی پوجا

کی، الله تعالی نے فرمایا: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ یَا عِیسَی ابْنَ مَرْیَمَ اَللّهُ یَا عِیسَی ابْنَ مَرْیَمَ اَللّهِ کَلَاتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَیْنِ مِن دُونِ اللّهِ ﴾ (المائدة: ١٦٦). "اوروه وقت بھی قابل ذکرہے جب کہ الله تعالی فرمائے گاکہ اے عیسی ابن مریم کیا تم نے اُن لوگوں سے کہہ دیا تھا کہ مجھ کو اور میری مال کو بھی علاوہ الله کے معبود قرار دے لو'۔

لات کی پوجا کی گئی جو حاجیوں کے لئے ستو گھولتا تھا، جب وہ مر گیا تولوگ اس کی قبر پر بیٹھ گئے لیعنی مزار بناکراسے پوجنے لگے (تغییر ابن کشہ: ۲۵۵/۴)۔

آیت کا بیہ معنی ''اللات'' کی ''ت'' کو تشدید کے ساتھ پڑھنے کی صورت میں ثابت ہے اور بیہ قراءت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی سر

## بعثت رسول کے وقت در ختوں اور بچفر وں کی بوجا:

ر سول الله عليها كله عليه كل بعثت كے وقت جن معبودوں كى عبادت كى جاتى تھى ان ميں در خت اور پھر بھى شامل تھے جبيبا كہ اللہ نے فرمايا:

﴿أَفَرَأَيْتُمُ اللاتَ وَالْعُزَّى ﴿ وَمَنَاةَ الثَّالِثَةَ الأُخْرَى ﴾ (النجم: ١٩ - ٢٠). "كياتم نے "لات "اور "عزى "كوديكا الله اور تير بے پچھلے "منات "كو"۔

شهر طا ئف میں ایک سفید منقش چٹان تھی جس پرایک گھر بنا ہوا تھا جوایک چہار دیواری میں تھا، اور چاروں طرف کشادہ آئگن تھا، جو طا ئفوالوں کی نظر میں بڑی قابل عظمت تھا۔

اور در ختوں کی عبادت کی دلیل ہے ہے کہ ''عزی''ایک در خت تھا جس پر گھر بنا تھااور اس پر پر دے تھے اور وہ ایک تھجور کے باغ میں تھا (المرجع السابق)۔

حدیث سے بھی در ختوں کی عبادت پر دلیل ملتی ہے۔ ذات انواط والی حدیث کے دلیل ظاہر وباہر ہے اس حیثیت سے کہ وہ مشر کین اس بیر کی کے در خت کے پاس تھہرتے، اور اس سے تبرک حاصل کرتے سے۔

# تیسرےاصول کی شرح کاخلاصہ

ا- بعثت رسول کے وقت جن معبود وں کی عبادت اور پوجا ہوتی تھی وہ مختلف و متنوع تھے صرف بتوں کی عبادت ہی پر محد ود نہیں تھا، بلکہ انبیاء وصالحین وغیرہ بھی پوج جاتے تھے، اسی بناپر شرک سے متعلق نازل آیات اپنے عموم پر باقی رہیں گی، اور ان تمام معبود وں کو شامل ہوں گی جواللہ کے علاوہ پوج جائیں، نیزا نہی میں سے بزرگوں کی پوجا بھی ہے۔ ۲ - اللہ کے علاوہ عبادت کرنے والے سے جنگ کا عمومی تھم ہے، یعنی جس کسی کی بھی پوجا کی جائے، چاہے وہ فرشتہ ہویا نبی یا بزرگ اس کے خلاف موقف اختیار کیا جائے، گاہے وہ فرشتہ ہویا نبی یا بزرگ ، اس کے خلاف موقف اختیار کیا جائے گا۔

س- قبر کے پجاریوں کے مسلک کا رد وابطال اس حیثیت سے کہ انہوں نے شرک کے بارے میں نازل آیتوں کو بتوں کی پوجاکے ساتھ محدود کردیا تاکہ بزرگوں کی عبادت کر سکیں۔

## چو تھااصول

ہمارے دور کے مشرک پرانے زمانوں کے مشرکین سے کہیں زیادہ سخت مشرک ہیں، کیونکہ پرانے زمانے کے مشرک خوش حالی کے زمانے میں شرک کاار تکاب کرتے تھے،اور پریشانی و مشکلات کے وقت خالص اللہ کو یکارتے تھے،جب کہ ہمارے زمانے کے مشرک خوشی وغمی ،اور خوشحالی ویریشانی ہر وفت شرک کاار تکاب کرتے ، مِي جيماكه الله تعالى نے فرمايا: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبُرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ﴾ (العنكبوت:٦٥) "لَهِلُ بِيلُوگ جب کشتیوں میں سوار ہوتے ہیں تواللہ تعالیٰ ہی کو یکارتے ہیں،اس کے لیے عبادت کو خالص کر کے ، پھر جب وہ انہیں خشکی کی طرف بچالا تاہے تواسی وفت شرک کرنے لگتے ہیں''،واللّٰداعلم،وصلی اللّٰہ على محمد و آله وصحبه وسلم\_

## چو تھاصول کامعنی ومفہوم:

یہ اصول نہایت واضح اور صاف ہے گر غم اور فکر کی بات یہ ہے کہ سب سے اچھے اور بہتر ، دینِ اسلام کی طرف اپنے آپ کو منسوب کرنے والوں کا شرک گزشتہ اقوام کے شرک سے کہیں زیادہ آگے ہے ، اور یہ غنی اور خوشی ہر حال میں شرک کا ارتکاب کررہے ہیں ، جب کہ پرانے زمانہ کے مشرکین صرف مشکلات و تکالیف اور خوف ودہشت کے وقت اپنی دعائیں صرف اور صرف ایک بلند و برتر اللہ سے کرتے ہیں۔ حصے۔

#### اس اصول كامفهوم:

امام مصنف رحمہ اللہ نے اصول بیان کرنے کے دوران ہی اپنا مقصد ومقصد بیان کردیا، آپ یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ ہمارے دور کے مشرک کا شرک پرانے زمانے مشرکین کے شرک سے کہیں زیادہ سخت ہے۔

#### مصنف رحمه الله فرماتے ہیں:

ہمارے زمانے کے مشر کیں عہد نبوت کے کفار ومشر کین سے کہیں زیادہ آگے بڑھ گئے، اس طور پر کہ عہد نبوت کے کافر ومشرک فرشتے، اولیاء، اور بزرگوں کو پکارتے، اور ان کی شفاعت و تقرب کے خواہاں تھے، وہ اس بات کا اقرار کرنے والے تھے کہ سارا معاملہ اللہ ہی کے ہاتھ میں ہے، وہ غیر اللہ کو صرف خوشحالی کے دنوں میں پکارتے تھے، لیکن جب پریشانی آتی تو صرف اللہ کو پکارنے میں لگ جاتے (الدر رالسنیة: الر ۲۷)۔

مصنف رحمہ اللہ نے یہ بھی واضح کر دیا کہ بعد کے لوگوں کا نثر ک پہلے لوگوں کے مقابلے میں کیوں سخت ہے، تواس کی دووجہ ہے:

۱- زمانہ ماضی کے لوگ صرف خوشحالیوں میں شرک کرتے ، اور فرشتوں،ولیوںاور بتوں کو یکارتے تھے۔

۲- گزشتہ زمانہ کے لوگ اللہ کے ساتھ ان لوگوں کو پکارتے تھے جو اللہ

کے مقرب ہوتے تھے جیسے انبیاء، اولیاء، فرشتے ،یا در ختوں اور پچھر وں
کو پکارتے جو اللہ کے مطبع و فرما نبر دار ہوتے، اور اس کے نافرمان نہ
ہوتے تھے، لیکن بعد کے مشرک اللہ کے ساتھ ایسے لوگوں کو پکارتے
ہیں جولوگوں میں سب سے بڑے فاسق و فاجر تھے، اور جولوگ انہیں
پکارتے ہیں وہی ان پرزنا، چوری اور بے نمازی ہونے کا حکم لگاتے ہیں۔
(کشف الشبہات: ۲۹-۲۹)۔

پھر مصنف رحمہ اللہ نے قرآنی آیت سے استدلال کرتے ہوئے فرمایا کہ گزشتہ دور کے مشرک پریٹانی و مشکلات کے وقت صرف تہا اللہ کو پکارت تے، ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعُوا اللَّهُ مُخْلِصِینَ لَهُ اللّٰینَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَی الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُصُولُ اللَّهَ مُخْلِصِینَ لَهُ اللّٰینَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَی الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ (العنكبوت: ٦٥). "پس بے لوگ جب کشتیوں میں سوار ہوتے ہیں تواللہ تعالی ہی کو پکارتے ہیں، اس کے لیے عبادت کو خالص کر نے بھر جب وہ انہیں خشکی کی طرف بچالا تا ہے تواسی وقت شرک کرنے لگتے ہیں"۔

#### ابن كثير رحمه الله فرماتے ہيں:

الله تعالیٰ نے مشر کین کے بارے میں خبر دی کہ وہ مجبوری اور پریشانی کی حالت میں صرف ایک الله ہی کو پکارتے تھے جس کا کوئی شریک نہیں تو یہ ان سے ہمیشہ کیوں نہیں ہو تا ..... یعنی ہر حال میں اور ہروقت ایک اللہ ہی کو پکارتے۔

محمد بن اسحاق رحمہ اللہ سے روایت ہے کہ عکرمہ بن ابی جہل رضی اللہ علیہ نے مکہ فتح کیا، تووہ مکہ رضی اللہ علیہ نے مکہ فتح کیا، تووہ مکہ سے بھاگ نکلے جب حبشہ جانے کے لئے کشتی پر سوار ہوئے تو بھے سمندر میں کشتی ہچکولے کھانے لگی، کشتی میں سوار لوگوں نے کہا: اے لوگو! اے لوگو! اے لوگو! اے خواکی کھانے میں کشتی میں سوار لوگوں نے کہا: اے لوگو! ایپ رب سے خالص دعا کرو، کیو نکہ اس مصیبت سے اس کے علاوہ کوئی نجات نہیں دے سکتا، عکر مہ فرماتے ہیں کہ میں نے غور کیا کہ جب سمندر میں اللہ کے علاوہ کوئی نجات دینے والا نہیں تو پھر خشکی پر بھی اس کے علاوہ کوئی نجات دینے والا نہیں تو پھر خشکی پر بھی اس کے علاوہ کوئی نجات دینے والا نہیں تو پھر خشکی پر بھی

تجھ سے یہ عہد کر تا ہوں اگر تونے مجھے یہاں سے نجات دے دی تومیں ضرور جاکر اپناہا تھ محمد کے ہاتھ میں رکھ دوں گا، یقیناً میں نے انہیں بڑا مشفق اور رحم دل پایا ہے، پھر ایسا ہی ہوا (تفییر القرآن العظیم: ۱۸۲۲ میں۔

امام محمد بن عبدالوہاب کا دور گزرنے ،اور نیاد ور آنے ، نیزیرانے لوگوں کے ختم ہو جانے اور برانی صورت حال کے گزر جانے کے بعد کیا کوئی یہ گمان کر سکتاہے کہ شر کیہ عقا ئدوالوں کے مرنے کے بعدان کی موت کے ساتھ ساتھ ان کے یہ عقائد بھی دفن ہوگئے، ایہا ہر گز نہیں، بلکہ بیرایک ایساواضح معاملہ ہے جس کے لئے کسی دلیل میااس کی وضاحت کی کوئی ضرورت ہو، ہلکہ بہروزروشن کی طرح عیاں ہے۔ ز بن ودماغ میں کوئی چیز کیسے صحیح ہوسکتی ہے جب روش دن کے لئے دلیل کی ضرورت ہو مسلم ممالک کے بعض مقبروں اور مزاروں کی زیارت سے یا میلاد (پیدائش) کی مجالس میں حاضری سے آپ کو بخونی علم ہوگا کہ

لو گوں کے دل مر دوں سے کس قدر جڑے ہوئے ہیں اور پریشانیوں کے وقت وہ کس قدران کو یکارتے ہیں۔

دین وہدایت کی غربت کی شکایت میں اللہ ہی سے کر تاہوں ہے
اور صبح وشام آنے جانے والوں کے نتجاس کے فقدان کی بھی شکایت
کر تاہوں، دین جیسے شروع میں بےیار ومددگار ظہور پذیر ہواتھا، پھراسی
طرح بے یار ومددگار ہوگیا ہے ہے اس لیے اہل علم وہدایت کو دین کی
بری حالت زاریر آنسو بہانا چاہئے۔

یہ حالت عام آدمی کی ہے ، عجب نہیں اگر ایسا شخص بھی ہو جوان کے لئے ابو جہل وابولہب کے دین کو مزین کر کے پیش کرے ان میں سے ایک شخص بہ کہتا ہے:

جونبی یاولی کی قبر پر تواضع اور انکساری کا مظاہرہ کرے، اور اس سے وسیلہ پکڑے، تو یہ نہیں کہا جائے گا کہ اس شخص نے اللہ کو چھوڑ کر اس کی عبادت کی عبادت کی، کیونکہ صرف، ندا، استغاثہ، خوف وامید کو شرعی عبادت کا نام نہیں دیا جاسکتا گرچہ اسے لغوی طور پر عبادت کا نام دیا گیا ہو۔

تودعا کی ساری قشمیں عبادت نہیں ہیں، ہاں جب ہم اس اعتقاد کے ساتھ ان کو پکاریں کہ ان میں صفاتِ ربوہیت یاان میں سے کو کی ایک صفت یا کی جارہی ہو (التندید بمن عددالتوحید:۲۵)۔

کیا یہ بات ایک مسلمان کی ہے چہ جائیکہ یہ بات ایک ایسا شخص کے جو اپنے کو علماء کی جماعت سے منسوب کررہا ہو،اکساری،استغاثہ، خوفوامیدود عاکیا شرعی عبادت نہیں۔

کیا نہیں اس کاعلم نہیں کہ قلبی عباد تیں یہی ایمان کا اصول، دین کی بنیادیں، اور اعضاء وجوارح کے عمل کی اساس ہیں، اور یہ تمام مخلوق پر واجب ہے جو حکم الہی کے مکلّف ہیں، نیزاس پر تمام ائمہ دین کا اتفاق ہے (۱) اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿وَقَالَ رَبُّکُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَکُمْ إِنَّ الَّذِینَ یَسْتَکْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِی سَیَدْخُلُونَ کَمُ ادْعُونِی الله تعالی نے فرمایا: ﴿وَقَالَ رَبُّکُمُ ادْعُونِی أَسْتَجِبْ لَکُمْ إِنَّ الَّذِینَ یَسْتَکْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِی سَیَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِینَ ﴿ (غافر: ۲۰). "اور تمہارے رب کا فرمان (سرزد ہوچکا) ہے کہ مجھ سے دعا کرو، میں تمہاری دعاؤں کو قبول کروں گا، ہوچکا) ہے کہ مجھ سے دعا کرو، میں تمہاری دعاؤں کو قبول کروں گا، یقین مانو کہ جولوگ میری عبادت سے خود سری کرتے ہیں، وہ انجی

ا بھی ذلیل ہو کر جہنم میں پہنچ جائیں گے ''۔

دوسری جگه الله نے فرمایا: ﴿إِذْ تَسْتَغِیثُونَ رَبَّکُمْ فَاسْتَجَابَ لَکُمْ أَنِّي مُمِدُّکُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلاَئِکَةِ مُرْدِفِینَ ﴾ لککُمْ أَنِّي مُمِدُّکُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلاَئِکَةِ مُرْدِفِینَ ﴾ (الأنفال: ٩). "اس وقت کو یاد کرو جب که تم اپنے رب سے فریاد کررہے تھے، پھراللہ تعالی نے تمہاری س لی که میں تم کو ایک ہزار فرشتوں سے مدددوں گا، جولگا تاریلے آئیں گے "۔

نیزاللہ جل وعلانے فرمایا: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلَيْعْمَلْ عَمَلا صَالِحًا وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ فَلْيَعْمَلْ عَمَلا صَالِحًا وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ (الكهف:١١٠). "توجيه بھی اپنے پروردگار سے ملنے کی آرزوہو اسے چاہئے کہ نیک اعمال کرے، اور اپنے پروردگار کی عبادت میں کسی کو بھی شریک نہ کرے "۔

الله تعالى نے ايك مقام پر فرمايا: ﴿ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَحَافُونَ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴾ (آل عمران: ١٧٥). "تم أن كافرول سے نه وُرو،اور ميراخوف ركھو،اگرتم مومن ہو"۔

الله تعالى نے فرمایا: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ ويَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ (الأنبياء: ٩٠). "اوريه بزرگ لوگ نيک كاموں كى طرف جلدى كرتے تھے، اور ہميں لا لِي طمع اور ڈرخوف سے پکارتے تھے، اور ہمارے سامنے عاجزى كرنے والے تھ"۔

قبر کے بجاریوں کے متعلق اس سے سچی بات اور کس کی ہوسکتی ہے،انسان اپنے دل میں کوئی چیز چھپائے رکھتا ہے جس کا اسے خود شعور نہیں ہوتا، اور اکثر اس کے دل میں کوئی چیز پوشیدہ اعتقاد پر مشمل ہوتی ہے جس کا اسے احساس نہیں ہوتا، اس سے قریب تر مثال میر بے جس کا اسے احساس نہیں ہوتا، اس سے قریب تر مثال میر نزدیک کوئی نہیں کہ لوگ اپنے حاجات ومقاصد کے حصول کے لئے قبر میں دفن مر دول سے ایسی التجاودر خواست کرتے ہیں،اور وہ اپنے معبود برحق کی طرح ان سے عاجزی سے دعا کرتے ہیں، اس پر جب انہیں کرخی کی طرح ان سے عاجزی سے دعا کرتے ہیں، اس پر جب انہیں کوئی تنبیہ کرتا ہے تو کہتے ہیں کہ ہم تو ان کی عبادت نہیں کرتے، ہم تو فقط انہیں اللہ تک پہنچنے کے لئے وسیلہ بناتے ہیں۔

حقیقت میں معبود کی معبودیت کاسب سے برامظہر بہ ہے کہ بندہ اس کے سامنے عاجزی وانکساری کے ساتھ ، سہبے ولرزے انداز میں کھڑا ہو کر اس سے مدد مانگے،اسی بنایر وہ فی الواقع ان مر دوں کی یو جاو بندگی کرنے والے بنے، حالا نکہ انہیں اس کاذرا بھی شعور واحساس نہیں،اللہ تعالی کسی قوم کو بھی خوش بختیوں سے نہیں نواز تا کہ وہ کسی آفت کا شکار ہو کر مصیبت میں گر فتار ہوں، اللہ کویاد کرنے سے پہلے پھروں کویاد کرنے لگیں،اوراللہ کو یکار نے سے پہلے در ختوں کو یکارنے لگیں۔ آپ لوگ صبح وشام يهي را لگائے رہتے ہيں كه اسلاف كرام كى ا تباع میں ہر طرح کی خیر و بھلائی ہے، اور بعد کے لوگوں کی بدعتوں کی ا تباع ہر طرح کا شر وفساد ہے ، تو کیا آپ کو اس بات کا علم ہے کہ سلف صالحین قبروں کو پختہ بناتے تھے، قبروں کاوسیلہ پکڑتے تھے، کیا آپ کو

اتباع میں ہر طرح کی خیر و بھلائی ہے،اور بعد کے لوگوں کی بدعوں کی ابتاع ہر طرح کا نثر و فساد ہے، تو کیا آپ کو اس بات کا علم ہے کہ سلف صالحین قبر وں کو پختہ بناتے تھے، قبر وں کا وسیلہ پکڑتے تھے، کیا آپ کو اس کا بھی علم ہے کہ اسلاف میں سے کوئی بھی نبی علیاتی کی قبر پر باآپ کے صحابہ میں سے کسی نے بھی آپ پریا آل بیت کی قبر پر بیٹھ کر حاجت روائی یا مشکل کشائی کی درخواست والتجا کی، کیا آپ کو اس کی بھی

جانکاری ہے کہ رفاعی، دسوقی، جیلانی اور بدوی اللہ کے نزدیک انبیاء ورسل، صحابہ و تابعین سے زیادہ مکرم و معظم اور اللہ کے لئے وسیلہ پرٹر نے میں بڑے معظم ہیں، آپ سب بیہ جانتے ہیں کہ نبی کریم علیات نے میں بڑے معظم ہیں، آپ سب بیہ جانتے ہیں کہ نبی کریم علیات اللہ انے جب مجسمہ لگانے سے منع فرمایا تو بیہ محض فضول، کھیل و تماشا تھا، یا اس اندیشہ کے پیش نظر کہ مسلمانوں میں وہی پہلی جاہلیت واپس نہ آجائے؟ تصویر و مجسمہ اور مزارات و قبور کے در میان کیا فرق ہے، آجائے؟ تصویر و مجسمہ اور مزارات و قبور کے در میان کیا فرق ہے، جب کہ ان میں سے ہرایک شرک تک پہنچاتے ہیں، اور عقید کا تو حید کو برباد کرتے ہیں (النظرات کمصطفیٰ المنفلوطی: ۸۵ میں)۔

# چو تھےاصول کی شرح کاخلاصہ

ا-بعد کے دور کے شرک کرنے والے پہلے دور کے کفار ومشر کین سے زیادہ شرک میں سخت ہیں۔

۲- قبروں کی پوجااس دن تک باقی رہے گی جب تک اسے مزین کرنے والے اس کی طرف دعوت دینے والے لوگ موجود رہیں گے۔

الله تعالی فہم توحید کے چاروں بنیادی اصول و قواعد پر مشمل رسالہ کی شرح و توضیح کاکام ختام کو پہنچاو الحمد لله رب العالمین، والصلاة والسلام علی نبینا محمد وعلی آله وصحبه أجمعین.



# فهرست مضامين

| صفحه | مضامین کتاب                | نمبر شار |
|------|----------------------------|----------|
| نمبر | •                          |          |
| ۵    | مقدمة الشارح               | _        |
| ۱۳   | ''الكريم''كامعنى اور مفهوم | ٢        |
| ١٣   | ''العرش''کا معنی اور مفہوم | ٣        |
| ١٣   | عرش البی کے بعض اوصاف      | ٨        |
| 10   | "الحبد" کی تعریف           | ۵        |
| 17   | "الكرم"كي تعريف            | 7        |
| 17   | "الولى" کی تعریف           | 4        |
| 77   | علم كامعنى اور مفهوم       | ٨        |
| ۲۳   | رشد کی تعریف               | 9        |
| ۲۳   | مدی اور ر شد میں فرق       | 1+       |
| ۲۴   | اطاعت کی تعریف             | 11       |

| 72 | ملت کی تعریف                  | 1  |
|----|-------------------------------|----|
| 12 | الحسنيف كامعنى ومفهوم         | ١٣ |
| ۳٠ | عبادت کتاب و سنت کی روشنی میں | ٦٢ |
| 44 | معرفت کی تعریف                | 3  |
| 40 | قواعد کی تعریف                | Ξ  |
| ۲٦ | پېلااصول                      | 14 |
| ۲۷ | پہلے اصول کا معنی و مطلب      | IA |
| ۴۸ | پہلے اصول کے وضع کرنے کی وجہ  | 19 |
| ٩  | دلالت كى قتمين                | ۲+ |
| ٧٠ | پہلے اصول کی شرح کاخلاصہ      | ۲۱ |
| 71 | دوسر الصول                    | ** |
| 77 | شفاعت کی قشمیں                | ۲۳ |
| 44 | شفاعت كالغوى واصطلاحي معنى    | ۲۴ |
| 40 | دوسر بےاصول کامعنی و مفہوم    | 20 |

| 7   | دوسر سے اصول کے وضع کی وجہ                   | 7  |
|-----|----------------------------------------------|----|
| ۸۲  | قاعدے دوم کا قر آنی آیتوں سے استدلال         | ۲۷ |
| ۷٠  | شبه کاجواب                                   | ۲۸ |
| ۷۳  | ناجائز شفاعت                                 | 19 |
| ٧٢  | جائزومشروع شفاعت                             | 4  |
| ۷۲  | شفاعت کے بعض اہم مسائل                       | ۳۱ |
| 44  | منیجه.                                       | ٣٢ |
| ۸٠  | دوسرےاصول کی شرح کاخلاصہ                     | ٣٣ |
| ۸۵  | تيسر ااصول                                   | ۲  |
| ۸۸  | سورج اور حیا ند کی بو جا                     | ۳۵ |
| Ŧ   | بعثت نبوی کے وقت فرشتوں کی پوجا              | 7  |
| 97  | بعثت نبوی کے وقت انبیاء کی پوجا              | ٣٧ |
| 911 | بعثت نبوی کے وقت ہزر گوں کی عبادت وہند گی    | ٣٨ |
| 97  | بعثت نبوی کے وقت در ختوں اور پتھر وں کی پوجا | ٣٩ |

| 91  | تيسر بے اصول کی نثر ح کاخلاصہ | ٠٠   |
|-----|-------------------------------|------|
| 99  | چو تھااصول                    | ۱۲   |
| 1++ | چو تھےاصول کامفہوم            | ۲۳   |
| 111 | چوتھےاصول کی نثر ح کاخلاصہ    | سايم |



ایڈیشن سسمیاھ مطابق النہ یہ اسمیاھ مطابق النہ یہ تمام حقوق برائے سائٹ دارالاسلام محفوظ ہیں .
اس کتاب کی عبارت کو بغیر کسی تر میم و تبدیلی اور امانت و دیانت کی شرط کے ساتھ نقل کرنے کی اجازت ہے کے ساتھ نقل کرنے کی اجازت ہے کسی قتم کے سوال یا تصحیح یا تجویز کے لیے درج ذیل سائٹ پر مراسلت کریں:

www.islamhouse.com

د فتر تعاون برائے دعوت و توعیة الجالیات، ربوه ٹیلیفون: ۰۰ ۴ ۴۵۴۹ س-۲۹۱۲۰۲۵ П

انٹر نیٹ سائٹ کا پتہ: www.islamhouse.com ۳۲۲اھ-۱۱۰۱م

#### جميع الحقوق محفوظة

ويحق لمن شاء أخذ ما يريد من هذه المادة بشرط الأمانة في النقل وعدم التغيير في النص المنقول، والله الموفق.

لأي سؤال أو اقتراح أو تصحيح يرجى مراسلتنا من الموقع التالى: www.islamhouse.com

المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة هاتف: ٠٠٩٤٩٠٠ ـ - ٩١٦٠٦٥

> عنوان الموقع: www.islamhouse.com